

# THE LIBRARY



Wilson Library



# THE LIBRARY



Wilson Library



Digitized by Google

Digitized by Google

#### THE

## COMPLETE WORKS

0F

# VENERABLE BEDE,

IN THE ORIGINAL LATIN,
COLLATED WITH THE MANUSCRIPTS, AND
VARIOUS PRINTED EDITIONS,

ACCOMPANIED BY

A NEW ENGLISH TRANSLATION of the historical works,

AND

A LIFE OF THE AUTHOR.

BY THE REV. J. A. GILES, D.C.L.,

LATE FELLOW OF C.C.C., OXFORD.

VOL. XII.
COMMENTARIES ON THE SCRIPTURES.

LONDON

WHITTAKER AND CO., AVE MARIA LANE.

MDCCCXLIV.

# LUNDON: GILBERT & RIVINGTON, PRINTERS, ST. JOHN'S SQUARE.

WILS 821 B39 IG 39

## VENERABILIS

# BEDÆ

## OPERA QUÆ SUPERSUNT OMNIA,

NUNC PRIMUM IN ANGLIA,

OPE CODICUM MANUSCRIPTORUM,

EDITIONUMQUE OPTIMARUM

EDIDIT J A. GILES, LL.D.,

ECCLESIÆ ANGLICANÆ PRESBYTER,

ET COLL. CORP. CHR. OXON. OLIN SOCIUS.

VOL. XII.
COMMENT. IN SCRIPT. SACR.

## LONDINI:

VENEUNT APUD WHITTAKER ET SOCIOS.

MDCCCXLIV.

## VENERABILIS

# BEDÆ

# COMMENTARIA IN SCRIPTURAS SACRAS,

NUNC PRIMUM IN ANGLIA,

OPE CODICUM MANUSCRIPTORUM,

EDITIONUMQUE OPTIMARUM

EDIDIT J. A. GILES, LL.D.,

ECCLESIÆ ANGLICANÆ PRESBYTER,

ET COLL. CORP. CHR. OXON. OLIN SOCIUS.

VOL. VI.
COMMENT. IN NOVUM TESTAMENTUM.

LONDINI: VENEUNT APUD WHITTAKER ET SOCIOS.

MDCCCXLIV.

In compliance with current copyright law, the University of Minnesota Bindery produced this facsimile on permanent-durable paper to replace the irreparably deteriorated original volume owned by the University

Library. 1988

Digitized by Google

## PREFACE

TO

## VOL. VI. OF THE COMMENTARIES.

BESIDES the Commentaries on the Gospels of St. Luke and St. Mark, Bede is known to have expounded the Acts of the Apostles, the Epistles, and the Book of Revelations. These are all enumerated in his own list of his writings; and with one exception the genuine works remain. We shall review them in order:

In Actus Apostolorum libri 11.

In Actus Apostolorum Retractationes.

Of these two Commentaries on the Acts of the Apostles, the first is found in the folio editions [Bas. v. 861—919. Col. v. 625—666.]: the last [Bas. vi. 1—39. Col. vi. 1—28.] is not included in the Author's own list of his writings, as it was written after the year 731, in which that list was made. It is of great value, on account of the collations which it contains of a Greek MS. of the Acts, which differed from the Latin Vulgate. Mill, in his prologue to the New Testament, supposes that this is the same MS. copy which still exists in the Bodleian Library, or at all events a copy from the same original. See R. Simon, Dissert. Critique sur les

VOL. XII.

a

MSS. du N. T. p. 59, 60; also H. C. des Principaux Commentateurs du N. T. p. 340-344, and Rosenmüller, v. p. 96-102.

In Apostoli Pauli Epistolas Expositio.—This work is described in the Author's own index in the following terms: "In Apostolum quæcunque in opusculis S. Augustini exposita inveni, cuncta per ordinem transcribere curavi." Moreover Lupus Ferrariensis, in a letter to Hincmar, (Ep. 76. p. 118,) says, that he has the work before him, but that he cannot send it to him on account of its size, which was such, ut nec sinu celari nec pera contineri satis commode posset. Mabillon discovered the genuine work in two MS. volumes, and expressed his intention of publishing the same; but he did not fulfil this promise. See Anal. Disq. de Bedæ an Flori, &c. Num. 2. Acta Ben. Sæc. 111. Pt. i. p. 559. Num. 33. Wharton, Præf. ad ed. Lond. 1693, and Fabricius, p. 190. The Commentary found in the folio editions [Bas. vi. 1— 1133. Col. vi. 31-823.] is certainly spurious; and Gaufridus Boussardus, who first published it, A.D. 1499, seems to have doubted its genuineness; for he says, "Augustini vel Bedæ, non satis compertum habeo,"

Mabillon at first supposed this to be the genuine work; but afterwards he ascribed it to Florus Diaconus Lugdunensis et Monachus S. Trudonis. In Disquis. Peculiari Laud. p. 488. Num. 3. Vid. etiam p. 18. Observ. 3. "Trithemius, qui Codicem, ejusdem Flori nomine inscriptum, reperit in Monasterio S. Trudonis, eum Monachum Trudonianum fuisse existimavit. Florus autem ille duplicem ejusmodi Commentarium contexuit, alterum ex Augustino solo,

qui idem esse videtur atque ille, qui in Editt. Bedæ nomen fert, alterum ex Patribus duodecim, Cypriano, Hilario, Ambrosio, Paciano, Theophilo, Gregorio Nazianzeno, Ephraim Diacono, Leone Papa, Cyrillo Alexandrino, Fulgentio, Paulino et Avito. Vid. Sermondum, ad Avitum, Oper. tom. ii. p. 147. Et hanc quidem Collectionem ex MS. majoris Cartusiæ descripsit P. F. Chiffletius, qui conferatur in Paulino Illustrato et ad Fulgentium in Præf. et p. 322." Sigebert also ascribed it to Florus, and attempted to prove it out of Cassiodorus. [See Sigeb. de Script. Eccl. c. 68. Cassiod. Instit. Div. Lect. c. 8.] Sixtus Sinensis and others attributed it to Bartholomæus Urbinas: [see Sixtus Sin. iv. p. 219, A. and Fabric. tom. i.p. 181.] Baronius [Annales, tom. viii. ad ann. 562, num. xvi.] denies its genuineness in no measured language, and considers even its insertion in Bede's list to be an interpolation: he ascribes it to Petrus Abbas Tripolitanus, as Robert de Torinnejo had before done in his Prologue ad Abbrev. Expos. Epist. ad Apos. sec. Augustinum.

From these remarks the reader will at once come to the conclusion, that the Commentary printed in the folio editions does not belong to Bede. It is also more than probable that the work which the learned Mabillon discovered is the genuine treatise. But it is not so certain that the manuscript is still in existence, though it is likely that it is the same which an anonymous traveller has lately pointed out as existing in the Public Library at Troyes. There is, however, one fact connected with it, which has deterred the editor from pursuing what might turn out to be a useless search. The Commentaries of Bede

are in general taken from the works of the ancient fathers: but the Commentary on St. Paul appears, from the title which Bede himself gives to it, to have consisted of extracts taken out of St. Augustine and others. It may, therefore, reasonably be inferred that its discovery would be attended with no benefit to the world at large, as the works of St. Augustine, which are still in existence, probably contain every idea which might have been gained from the work of Venerable Bede.

In Epistolas VII. Catholicas libri singuli.—These Commentaries on the seven minor epistles occur in the folio editions [B. v. 929—1057. C. v. 673—760.] without the Author's Preface, which was found by Wharton in a very ancient MS. preserved in Caius College, Cambridge, and published in Cave's Hist. Litt. Sæc. viii. p. 614. The Preface was supposed by Cave to have been omitted because it contained some remarks about the superiority of the See of Jerusalem over that of Rome. Whatever may have been the reason, it is certain that its omission was intentional, for it occurs in a large number of the manuscripts.

As it is highly important that ancient documents should be exhibited in their original integrity, the Preface is now restored to its place at the head of the work to which it belongs, and a few slight emendations introduced into the text from the collation of the MSS. in the King's Library at Paris.

To those who wish to pursue further the idea promulgated by Cave, the following remarks on these MSS. will not fail to be of interest. They are eight in number. 2366 of the tenth century; 1829 of the thirteenth; 2352 of the thirteenth; 2841 of the thirteenth; 2360 of the thirteenth; 5070 of the thirteenth; 2371 of the fourteenth; 2361 of the fourteenth.

Of these the first and earliest contains the genuine Preface; the second and seventh contain a false Preface; the others contain no Preface at all! The false Preface prefixed to two of them is that usually ascribed to St. Jerome: it is as follows:

#### "PROLOGUS.

"Non ita ordo est apud Græcos, qui integre sapiunt et fidem rectam sectantur, epistolarum septem quæ Canonicæ nuncupantur, sicut in Latinis codicibus invenitur. Quod, quia Petrus primus est in numero Apostolorum, primæ sunt etiam ejus epistolæ in ordine cæterarum. Sed, sicut Evangelistas dudum ad veritatis viam correximus, ita has proprio ordine, Deo nos juvante, reddidimus. Est enim prima earum una Jacobi, Petri duæ, Joannis tres, et Judæ una. Quæ si, ut ab iis digestæ sunt, ita quoque ab interpretibus fideliter in Latinum eloquium verterentur, nec ambiguitatem legentibus facerent, nec sermonum sese varietas impugnaret: illo præcipue loco, ubi de unitate Trinitatis in prima Joannis epistola positum legimus. In qua etiam ab infidelibus translatoribus multum erratum esse a fidei veritate comperimus, trium tantummodo vocabula, hoc est aquæ, sanguinis, et spiritus, in ipsa sua editione ponentes; et Patris Verbique ac Spiritus testimonium omittentes. In quo maxime et fides Catholica roboratur, et Patris, et Filii, et Spiritus Sancti una Divinitatis substantia comprobatur. In cæteris vero epistolis quantum a nostra aliorum distet editio, lectoris prudentiæ derelinquo. Sed tu, virgo Christi Eustochium, dum a me impensius scripturæ veritatem inquiris, meam quodammodo senectutem invidorum dentibus corrodendam exponis, qui me [scriptorem] falsarium corruptoremque sanctarum pronunciant scripturarum: sed et ego in tali opere nec æmulorum meorum invidentiam pertimesco, nec sacræ Scripturæ veritatem poscentibus denegabo."

In Apocalypsin S. Joannis libri 111.—This Commentary is found in the folio editions, [B. v. 1058—1138. C. v. 761—816.] and is inscribed to Eusebius, as the author himself states in his Commentary on the Acts.

These are all the Commentaries written by Bede on the New Testament. In the list of his writings, however, occurs the article, "Capitula Lectionum in omnes libros Novi Testamenti excepto Evangelio;" and Boniface, in his Epist. ad Egbertum Episcopum, writes for Bede's "Lectionarium Anniversarium." But of this work no traces are known to remain. We therefore here take leave of our reader, who, if he has followed us through the manifold branches of learning contained in these volumes, will not fail to admire the extraordinary genius and talent of the remarkable man whose genuine works are now for the first time laid before the public.

# ACTA APOSTOLORUM EXPOSITIO.

## PROLOGUS VENERABILIS BEDÆ, PRESBYTERI, FAMULI CHRISTI, AD ACCAM EPISCOPUM IN EXPOSITIONEM ACTUUM APOSTOLORUM.

Domino in Christo desideratissimo et vere beatissimo Accæ Episcopo, Beda, perpetuam in Domino salutem.



VID DCOLIATH CCEPI creberrimas beatitudinis tuæ literas, quibus me commonere dignatus es, ne mentis acumen inerti otio torpere et obdormire permittam, sed meditandis scrutandisque quotidie Scripturis vigil atque indefessus insistam, et post expositionem

Apocalypseos sancti Evangelistæ Joannis, quam fratris nostri Eusebii rogatu tribus libris complexam, mox tibi transcribendam destinavi, in explanationem quoque beati Evangelistæ Lucæ, juxta vestigia patrum, quantum valeam sudoris impendam. quia facere necdum potui, et operis videlicet immensitate perterritus, et obstrepentium causarum (quas tu melius nosti) necessitate præpeditus, ne tamen tuæ postulationis contemneretur auctoritas, quod interim potui, feci. Misi enim opusculum in Actus

VOL. XII.

Apostolorum, quod ante non multos dies editum, et velocissime quantum tempus dederat, ne tua sacrosancta voluntas impediretur, emendatum membranulis indideram. Ubi ea quæ vel mystice gesta vel obscurius dicta videbantur, prout potui, dilucidare tentavi. In quo me opusculo cum alii plurimi fidei catholicæ scriptores, tum maxime juvit Arator sanctæ Romanæ Ecclesiæ subdiaconus, qui ipsum ex ordine librum heroico carmine percurrens, nonnullos in eodem metro allegoriæ flores admiscuit; occasionem mihi tribuens, vel alia ex his colligendi, vel eadem planius exponendi. Actus igitur Apostolorum (ut beatus Hieronymus ait) nudam guidem sonare videntur historiam, et nascentis ecclesiæ infantiam texere: sed si noverimus eorum scriptorem Lucam esse medicum, cujus laus est in evangelio, animadvertimus pariter omnia verba illius, animæ languentis esse medicinam: e quibus nos aliqua juxta modulum nostræ parvitatis exposituri, primo admonere curabimus, ipsum evangelistam Lucam, ut dictum est, juxta traditionem veterum ecclesiæ tractatorum, medicinæ artis fuisse peritissimum, et magis Græcas literas scisse quam Hebræas. sermo ejus tam in evangelio quam in Actibus Apostolorum comptior est, et secularem redolet eloquentiam, magisque testimoniis Græcis utitur quam Hebræis. Ex quo accidit, quod maxime miror, et propter ingenii tarditatem vehementissimo stupore perculsus nescio perscrutari, qua ratione cum in Hebraica veritate a diluvio usque ad Abraham decem generationes inveniantur, ipse Lucas, qui Spiritu Sancto calamum regente nullatenus falsum scribere potuit, undecim generationes juxta septuaginta interpretes, adjecto Cainam, in evangelio ponere maluerit. Ideo autem in evangelii proæmio dicit sibi visum esse ex ordine diligenter scribere, quoniam

hoc multi conati sunt. Sed eos debemus accipere. quorum in ecclesia nulla extet auctoritas, quia id quod conati sunt, implere minime potuerunt. autem non solum usque ad resurrectionem assumptionemque Domini perduxit narrationem suam, ut in quatuor auctoribus evangelicæ scripturæ dignum suo labore haberet locum, verum etiam deinceps quæ per apostolos gesta sunt, quæ sufficere credidit ad ædificandam fidem legentium vel audientium ita scripsit, ut solus ejus liber fide dignus haberetur in ecclesia de Apostolorum Actibus narrantis, reprobatis omnibus qui non ea fide qua oportuit, facta dictaque apostolorum scribere ausi sunt. Eo quippe tempore scripserunt Marcus et Lucas, quo non solum ab ecclesia Christi, verum etiam ab ipsis adhuc in carne manentibus apostolis, probari potuerunt. Nam Domini nutu gerebatur, ut non solum apostoli qui viderant, sed et discipuli qui auditu didicerant, facta Christi dictaque conscriberent, quatenus sequentibus ecclesiæ doctoribus ea quæ non viderant prædicandi scribendique fiducia pariter et auctoritas præberetur. Actus vero Apostolorum, et præcipue beati Pauli, cujus individuus in peregrinando comes extitit beatus Lucas, sicut viderat ipse composuit. Quorum contextus omnis quantum ex aliorum historiis animadvertere potuimus, continet annos viginti octo: id est, Tiberii Cæsaris annos sex, Caii annos quatuor, Claudii annos quatuordecim. Cujus principis Petrus apostolus Romam venit, et in quarto anno fame facta, octavo anno sunt Judæi Roma expulsi. Item Neronis quatuor annos, quorum duos extremos beatus Paulus Romæ in libera mansit custodia. Ex quo intelligimus, in eadem urbe librum esse compositum. Itemque ut per Judæorum quoque reges eadem tempora discernam, Herodes, Philippus, et Lysanias tetrarchæ præfuerunt annis sex;

Herodes rex, qui et Agrippa, qui Cæsarææ periit, annos septem. Agrippa, filius ejus, sub quo Paulus Romam missus est, annos quindecim; cujus restant usque ad subversionem Hierosolymorum anni duodecim. Hæc distinctius executus sum, ut cum ejusdem libelli revolvas historiam, quid sub quo tempore gestum sit, evidenter agnoscere possis. Misi autem et explanatiunculam epistolæ beatissimi Evangelistæ Joannis, cujus maximam partem ex Homiliis sancti Augustini latissima suavitate diffusis, compendiosus breviator excerpsi. Nonnulla vero in calce etiam proprio sudore subtexui: in quo utroque opere, si quid utilitatis inveneris, Dei donis ascribe; si quid superflui, meæ fragilitati compatere. Intercedentem pro nobis beatitudinem vestram Dominus omnipotens ad regimen ecclesiæ perpetuo conservet incolumem.

#### IN CAP. I.

Primum quidem sermonem feci de omnibus, o Theophile, quæ cæpit Jesus facere et docere.] De omnibus se dicit Christi factis et dictis in evangelio scripsisse, non quod omnia comprehendere potuerit, ne sit contrarius Joanni, qui ait, Multa quidem et alia signa fecit Jesus in conspectu discipulorum suorum, quæ non sunt scripta in libro hoc: sed quod de omnibus elegerit unde faceret sermonem, quæ judicavit apta et congrua sufficere officio dispensationis suæ. Theophilus interpretatur Dei amator, vel a Deo amatus. Quicunque ergo Dei amator est, ad se scriptum credat, suæque hic animæ, quia Lucas medicus scripsit, inveniat salutem. Et notandum quod ait, Quæ cœpit Jesus facere et docere. Primo facere, postea docere: quia Jesus, bonum doctorem instituens, nulla nisi quæ fecit docuit.

Usque in diem qua præcipiens apostolis per Spiritum Sanctum quos elegit assumptus est.] Per hyperbaton legendum, usque in diem qua assumptus est, præcipiens ante assumptionem, id est præcepta dans apostolis: quæ vel hic vel in evangeliis leguntur. Est ergo sensus: Scripsi de Jesu a tempore quo cæpit signa facere et docere usque in diem qua eisdem consummatis, unde venerat rediit.

Per dies quadraginta apparens eis, et loquens de regno Dei, et convescens, &c.] Ad instruendam Dominus fidem suæ resurrectionis, sæpius apostolis post passionem suam vivus apparuit, cibos sumit, eandemque quam a mortuis suscitaverat palpandam carnem exhibet. Sed altiori mysterio per hanc quadragesimam dierum cum discipulis conversationem. significat se occulta præsentia quæ promiserat im-Ecce ego vobiscum omnibus diebus pleturum. usque ad consummationem seculi. Iste enim numerus hanc temporalem terrenamque vitam vel propter quatuor anni tempora, vel propter quatuor ventos cœli designat. Nam postquam consepulti fuerimus cum Christo per baptismum in mortem, quasi Rubri maris calle transito, necessarium in hac solitudine Domini habemus ducatum, qui nos ad cœlestia perducat, et imaginis suæ denario renumerans, præsentia Sancti Spiritus quasi vera jubilei quiete beatificet.

Vos autem baptizabimini Spiritu Sancto non post multos hos dies.] Nondum fuerant apostoli baptizati, non tamen aqua, sed Spiritu Sancto, quos intelligimus jam fuisse baptizatos, sive baptismo Joannis (ut nonnulli arbitrantur) seu (quod magis credibile est) baptismo Christi. Neque enim ministerium baptizandi fuerat, ut haberet baptizatos servos per quos cæteros baptizaret, quia non defuit memorabilis illius humilitatis ministerium, quando eis lavit pedes. Cum

ergo diceret Dominus, Quia Joannes quidem baptizavit aqua, nequaquam subjunxit, Vos autem baptizabitis, sed, Vos autem baptizamini Spiritu Sancto. Quia neque apostoli, neque sequaces eorum qui usque hodie baptizant in ecclesia, aliter quam Joannes, id est in aqua baptizare prævalent: sed tantum invocato Christi nomini adest interior virtus Spiritus Sancti, quæ homine aquam tribuente baptizatorum animas simul et corpora purificet: quod in Joannis baptismo non fiebat. Nondum enim erat Spiritus datus, quia Jesus nondum fuerat glorificatus.

Igitur qui convenerant, interrogabant eum, dicentes, Domine, si in tempore hoc restitues regnum Israel? Quoniam apparens eis locutus est de regno Dei, Spiritus quoque Sancti non post multos dies promisit adventum, consequenter eum de eodem regno percontantur, utrum videlicet mox adveniente Spiritu Sancto in præsenti restituendum, an in futuro sanctis reservandum credere debeant. Carnales enim adhuc discipuli, resurrectione Christi completa, continuo regnum Israel credebant esse venturum. Juxta quod Cleophas ait: Nos autem sperabamus, quod ipse esset redempturus Israel. Et evangelista præmisit, quia Domino Hierosolymam venturo existimarent quod confestim regnum Dei manifestaretur. oportebat impleri prophetiam, qua Patri canens ait: Tu vero repulisti, et sprevisti, et distulisti Christum tuum. Repulit enim et sprevit Filium Pater, quando eum in passione deseruit loquentem, Deus, Deus meus, quare me repulisti? Distulit autem, ut quem sancti illo tempore regnaturum putabant, expectent in die judicii in sua majestate venturum. Unde et ipse Dominus spiritualem Israel et regnum cœleste a prophetis fuisse promissum insinuans, ait,

Non est vestrum nosse tempora vel momenta quæ Pater posuit in sua potestate.] Illius (inquiens) regni

tam secretum tempus est, ut Patris tantummodo scientiæ pateat. Et quando dicit, Non est vestrum scire; ostendit quod et ipse sciat, cujus omnia sunt quæ Patris sunt, sed non expediat nosse mortalibus, ut semper incerti de adventu Judicis, sic quotidie vivant, quasi die alia judicandi sint.

Sed accipietis virtutem supervenientis Spiritus Sancti in vos, &c.] Cum supervenerit, inquit, in vos Spiritus Sanctus, nequaquam regnum Israel, sive regnum Dei in Israel, ut putatis, afferet, sed vobis virtutem de me testificandi præbebit. Tantumque regni illius tempora longe sunt, ut prius non solum hanc Hierosolymorum urbem, verumetiam omnes Judææ fines, dehinc autem et proxime gentem Samariæ, ad extremum novissimos quoque per circuitum mundi terminos evangelii fama percurrat.

Et cum hæc dixisset, videntibus illis elevatus est.] Marcus quidem aliam Domini locutionem commemorans, ait: Et Dominus quidem Jesus, postquam locutus est eis, assumptus est in cœlum. Sed quia Lucas significantius adjecit, Cum hæc dixisset elevatus est; ostendit profecto illis quos commemoraverat sermonibus expletis, Dominum ascendisse ad cœlos.

Et nubes suscepit eum ab oculis eorum.] Ubique creatura suo Creatori præstat obsequium. Astra indicant nascentem, patientem obnubunt, recipiunt nubes ascendentem, redeuntem ad judicium comitabuntur.

Ecce duo viri astiterunt illis in vestibus albis.] Albæ vestes exaltationi magis congruunt quam humiliationi. Et ideo Domino ascendente, in albis vestibus angeli apparent, qui nato Domino in albis vestibus apparere non dicuntur, quia qui in nativitate sua apparuit Deus humilis, in ascensione sua ostensus est homo sublimis. Nam et locus congruit dum

is qui in humili civitatula natus est homo, de monte sublimi regressus est ad cœlum.

Hic Jesus qui assumptus est a vobis in cœlum.] Ob duas illi causas angeli videntur, ut videlicet ascensionis tristitiam, regressionis commemoratione consolarentur, et ut vere in cœlum illum ire monstrarent, et non quasi in cœlum sicut Eliam.

Sic veniet quemadmodum vidistis eum euntem in cælum.] Id est in eadem forma carnis atque substantia veniet judicaturus, in qua venerat judicandus. Cui profecto immortalitatem dedit, naturam non abstulit. Cujus etiam gloria divina quæ quondam in monte tribus discipulis apparuit, peracto judicio ab omnibus sanctis videbitur, quando tolletur impius ne videat gloriam Dei.

Tunc reversi sunt Hierusalem a monte qui vocatur Oliveti.] Dominus et Salvator noster, principe tenebrarum devicto, in locum pacis et luminis fideles educit. Meritoque montem chrismatis ascendit, Sanctum promissurus Spiritum, cujus nos unctio docet de omnibus.

Qui est juxta Hierusalem, sabbati habens iter.] Juxta historiam indicat montem Olivarum spatio miliarii ab urbe Hierusalem esse discretum. Sabbato enim juxta legem plus quam mille passus incedere non licebat. Juxta allegoriam vero, qui gloriam Domini ad Patrem ascendentis intus intueri merebitur, et Spiritus Sancti promissione ditari, hic sabbati itinere urbem perpetuæ pacis ingreditur. Eritque ei juxta Esaiam sabbatum ex sabbato, quia qui hic cessavit a perverso opere, illic quiescet in cœlesti retributione. At contra qui in hoc seculo quasi per tempus sex dierum, salutem operari neglexerit, illo perpetuæ quietis tempore, de finibus beatæ Hierusalem excludetur, illud evangelium contemnens, Orate ne fiat fuga vestra hyeme vel sabbato.

Et cum introissent in cœnaculum, ascenderunt ubi manebant.] Locum in superiori designat, quia jam a terrena conversatione sabbati ad superiora scientiæ virtutisque conscenderant.

Jacobus Alphæi, et Simon Zelotes, et Judas Jacobi. Putant quidam duos fuisse apostolos Jacobi vocabulo nuncupatos, Jacobum videlicet Zebedæi, et Jacobum Alphæi, tertium vero Jacobum fratrem Domini, non apostolum, sed episcopum fuisse Hierosolymorum. Quod nequaquam verum est, sed, juxta evangeliorum fidem, eundem Jacobum filium Alphæi apostolum præfuisse Hierosolymis sciendum est, qui frater Domini dictus est, eo quod fuerit Mariæ materteræ Domini filius, cujus Joannes evangelista Stabant autem (inquiens) juxta crucem meminit. Jesu mater ejus, et soror matris ejus Maria Cleophæ. Mariam hanc Cleophæ a patre sive a familia cognominans. Quomodo enim frater Domini non apostolus, sed tertius Jacobus esse dicatur, cum et Paulus eum nominet apostolum, Alium autem (inquiens) apostolorum vidi neminem nisi Jacobum fratrem Domini? Et evangelista Marcus, eundem non tertium, sed alterum appellet, dicens, Erant autem et mulieres de longe aspicientes, inter quas erat Maria Magdalene, et Maria Jacobi minoris, et Joseph mater, et Salome. Cum enim major et minor non inter tres, sed inter duos soleant præbere distantiam, minor Jacobus Alphæi appellatur ad distinctionem majoris qui erat filius Zebedæi. Lege librum beati Hieronymi adversus Helvidium. Simon autem Zelotes, ipse est qui in evangeliis scribitur Chananæus. Chana quippe zelus interpretatur. Erat enim de vico Galilææ Chana, ubi Dominus aquas convertit in vinum, et post fratrem suum Jacobum Hierosolymorum rexit ecclesiam, centumque et viginti annorum sub Trajano crucem ascendit. Consobrinus is secundum carnem Salvatoris fuisse declaratur, quia patrem ipsius Cleopham, fratrem fuisse Joseph, Egesippus contestatus est. Judas vero Jacobi, id est frater Jacobi, idem est qui in evangeliis vocatur Thaddæus, missusque est Edissam ad Abagarum regem Osroenæ, ut ecclesiastica tradit historia. Sequitur,

Hi omnes erant unanimiter perseverantes in oratione.] Unanimiter perseverant in oratione, qui adventum Sancti Spiritus expectant. Spiritus enim Sanctus disciplinæ effugiet fictum. Et ideo quicunque ejus promissa cupierit accipere dona, perseveranter debet instare precibus fraterna caritate conditis.

Erat autem turba hominum simul, centum fere viginti.] Hi centum viginti ab uno usque ad quindecim paulatim et per incrementa surgentes quindecim
graduum numerum efficiunt, qui propter utriusque legis perfectionem in Psalterio mystice continetur,
et in quo vas electionis apud Petrum Hierosolymis
commoratur. Oportebat enim ut sacramentum quod
legislator in annis exhibuit, hoc novæ gratiæ prædicatores suo numero designarent.

Viri fratres, oportet impleri Scripturam quam prædixit Spiritus Sanctus, &c.] In undenario numero Petrus apostolus remanere metuit. Omne enim peccatum undenarium est, quia dum perverse agit, præcepta Decalogi transit. Unde quia nulla nostra justitia per se innocens est, tabernaculum quod arcam Domini continebat intus, undecim velis cilicinis desuper obvelabatur. Numerumque apostolorum duodenarium redintegrat, ut per duas septenarii partes (ter enim quaterni decus dipondius) gratiam quam verbo prædicabant, et cum numero servarent, ut qui mundo quadriformi fidem sanctæ Trinitatis prædicaturi erant, Domino dicente: Ite, docete omnes gentes, baptizantes eos in nomine Patris et Filii,

et Spiritus Sancti: jam operis perfectionem numeri quoque sacramento firmarent. Juxta altiorem autem intellectum, damnum ecclesiæ quod in falsis fratribus patitur, hactenus ex parte maxima perdurat incorrectum. At cum in fine mundi populus Judæorum qui Dominum crucifixit reconciliandus ecclesiæ creditur, velut quinquagesimo die propinquante, apostolorum est summa restituta.

Et hic quidem possedit agrum de mercede iniquitatis.] Qui Dominum vitæ vendidit, terra viventium amissa, agrum sanguinis et mortis æternæ, sceleris et nominis sui memoriam possidet. Alioquin non ipse Judas emptum pretio sanguinis agrum figuli possidere meruit, qui, relatis triginta argenteis, traditionis crimen criminosiore in se protinus morte mulctavit. Sed more sacri eloquii, possedit dictum est, possidere fecit. Sicut beatus Job ait: Et abominabuntur me vestimenta mea, id est abominabilem me membra corruptibilia reddent.

Et suspensus crepuit medius.] Dignam sibi pænam traditor amens invenit, ut videlicet guttur quo vox proditionis exierat, laquei nodus necaret. Dignum etiam locum interitus quæsivit, ut qui hominum angelorumque Dominum morti tradiderat, cælo terræque perosus, quasi aeris tantummodo spiritibus sociandus, juxta exemplum Achitophel et Absalon qui regem David persecuti sunt, aeris medio periret. Cui utique satis digno exitu mors ipsa successit, ut viscera quæ dolum proditionis conceperant, rupta caderent, et vacuas evolverentur in auras. Cujus simillima pænæ mors Arrium hæresiarcham damnasse refertur, ut quia ille humanitatem Christi, iste divinitatem extinguere moliebatur, ambo sicut sensu inanes vixerant, sic quoque ventre vacui perirent.

Fiat habitatio ejus deserta, et non sit qui inhubitet in ea. et episcopatum ejus accipiat alter.] Plani qui-

dem sunt isti versiculi, et palam beato Petro interpretante expositi: quia et Judas meritam prævaricationis suæ pænam excepit, abiensque in locum suum, gehennam videlicet infernalem, communem humanæ conversationis habitationem immatura et impia morte deseruit, et nihilominus accipiente sancto Matthia locum ministerii illius et apostolatus, sacratissima perfectionis apostolicæ summa restaurata est. Sed notandum quod nequaquam juxta vulgatam editionem de uno centesimo octavo Psalmo totum testimonium est sumptum, verum extrema pars tantum, prior vero de sexagesimo octavo, in quo dictum est de Judæis: Fiat habitatio eorum deserta, et in tabernaculis eorum non sit qui inhabitet. Dum enim vellet beatus Petrus et Judæ abjectionem et electionem Matthiæ testimoniis astruere propheticis, junxit testimonium quod de episcopatu Matthiæ specialiter, et illud quod de Judæorum, in quorum numero etiam Judas erat, abjectione generaliter positum erat. Quod nescio a quo primum imperito emendatore, centesimo octavo Psalmo additum est. Qui cum videret hos versiculos pariter a beato Petro positos, suum Psalterium pariter non habuisse, putare cœpit falsatum se habere codicem, et quod non habuerat, superadjicere præsumpsit. Eodem modo tertiodecimo Psalmo de Epistola Pauli ad Romanos, octo versus quos ipse de diversis Psalmis et Esaia propheta contexerat, adjecti sunt: quorum primus est, Sepulcrum patens est guttur eorum: ultimus, Non est timor Dei ante oculos eorum. Hæc enim quæ dixi, non solum Hebraica veritas, et emendatior septuaginta interpretum editio, verum aperta quoque ratio comprobat, quod in eodem centesimo octavo Psalmo, exceptis his versiculis, triginta sint maledictiones in Judam Scariothem illatæ, juxta numerum argenteorum quibus Dominum vendere non timuit.

Quarum prima hæc est: Constitue super eum peccatorem. Extrema vero hæc, Et operiantur sicut diploide confusione sua.

Joseph qui vocatur Barsabas, qui cognominatus est Justus, et Matthiam.] Barsabas filius quietis, Matthias Dei parvus interpretatur. De quo Arator,

O quantum distant humana supernis Judiciis? Parvi merito transcenditur ille Laude hominum qui justus erat.

Et dederunt sortes eis, &c.] Non hoc exemplo, vel quod Jonas propheta sorte deprehensus sit, indifferenter sortibus est credendum, cum privilegia singulorum, ut Hieronymus ait, communem legem facere omnino non possint. Nam ibi et gentiles viri, tempestate coacti, auctorem periculi sorte quærebant; et hic Matthias sorte eligitur, ne apostoli electio a mandato discrepare legis veteris videretur; ubi summus sacerdos sorte quæri jubebatur; sicut de Zacharia dicitur: Secundum consuetudinem sacerdotii sorte exiit ut incensum poneret. Qui idcirco, ut reor, tunc sorte legebatur, ut typo figuraretur, verum semper quærendum fuisse sacerdotem; donec veniret cui repositum erat, qui non in hostiarum cruore, sed per proprium sanguinem, introivit semel in sancta æterna redemptione inventa. Cujus hostia tempore paschæ immolata, sed die Pentecostes Spiritu Sancto in igne apparente, vere consumpta est. Veteris enim erat consuetudinis, acceptas Deo victimas cœlesti igne consumi. Donec ergo Veritas compleretur, figuram licuit exerceri. Inde est quod Matthias, qui ante Pentecosten ordinatur, sorte quæritur: septem vero diaconi postea, nequaquam sortis agitatione, sed discipulorum tantum electione; apostolorum vero oratione et manus impositione sunt ordinati. Quod si qui necessitate

aliqua compulsi Deum putant sortibus exemplo apostolorum esse consulendum, videant hoc ipsos apostolos non nisi collecto fratrum cœtu et precibus ad Deum fusis egisse.

#### IN CAP. II.

Et cum complerentur dies Pentecostes, erant omnes pariter in eodem loco.] Hoc est in cœnaculo, quo superius ascendisse narrantur. Quicunque enim Spiritu Sancto adimpleri desiderant, carnis domicilium necesse est mentis contemplatione transcendant. Sicut autem quadraginta dies, quibus Dominus post resurrectionem suam cum discipulis conversatus est, conresurgentem Christo peregrinationis hujus designant ecclesiam, ita dies quinquagesimus quo Spiritus Sanctus accipitur, perfectionem quietis beatæ qua labor ecclesiæ temporalis denario remunerabitur æterno, congruenter exprimit. Nam et ipse numerus quadragenarius æqualibus suis partibus computatus addit amplius ipsum denarium, et facit quinquaginta. Quadragenarii quippe numeri dimidium est viginti, quarta pars decem, quinta octo; octava quinque, decima quatuor; vigesima duo, quadrage-Viginti autem, et decem, et octo, sima unum. quinque, et quatuor, et duo, et unum, quinquaginta faciunt. Cujus computi facillime patet figura, quoniam præsens conflictus gaudium nobis jubilei quasi latenter generat sempiternum, apostolo dicente, Quod enim in præsenti momentaneum est, et leve tribulationis nostræ, supra modum in sublimitate æternum gloriæ pondus operatur nobis. Vera est autem nostra beatitudo corporis et animæ; nos immortalitate gloriantes summæ et beatæ Trinitatis æterna visione satiari. Nam corporis quatuor notis-

simis qualitatibus consistimus. In interiore autem homine, ex toto corde, tota anima, tota mente, Deum diligere jubemur. Et hoc est perfectum vitæ denarium, divinæ nos gloriæ præsenti visione lætari. Verum notandum juxta historiam quod apud antiquos, dies pentecostes, id est, quinquagesimæ, quo lex data erat, ab occisione agni computabatur. Hic autem non a Domini passione, sed, sicut beatus Augustinus exponit, ab ejus resurrectione dies quinquagesimus, quo Spiritus Sanctus missus est, computatur, qui redeunte signi veteris exemplo, ipse sibi manifestissime diem Dominicum suo consecravit ad-Quo etiam temporis articulo, verum Pascha die Dominico monstravit esse celebrandum. Nam sicut hic, sic et illic in ignis visione Deus apparuit, dicente Exodo: Totus autem mons Sinai fumabat; eo quod descendisset Dominus super eum in igne.

Et factus est repente de cælo sonus tanquam advenientis spiritus vehementis, &c.] Per ignem quidem Dominus, ut beatus Papa Gregorius exponit, apparuit, sed per semetipsum locutionem interius fecit. Et neque ignis Deus; neque ille sonitus fuit, sed per hoc quod exterius exhibuit, expressit hoc quod interius gessit. Qui enim discipulos et zelo succensos et verbo eruditos intus reddidit, foris linguas igneas ostendit. In significatione igitur admota sunt elementa, ut ignem et sonitum sentirent corpora, igni vero invisibili et voce sine sonitu docerentur corda.

Et apparuerunt illis dispertitæ linguæ tanquam ignis.] Spiritus enim Sanctus in igne et linguis apparuit, quia omnes quos impleverit ardentes pariter et loquentes facit. Ardentes utique ex se, et loquentes de se. Simul et indicans, quia sancta ecclesia per mundi terminos dilatata, omnium gentium erat voce locutura.

Seditque super singulos eorum.] Quod sedisse dici-

tur, regiæ est potestatis indicium; vel certe quia requies ejus indicatur in sanctis.

Et cæperunt loqui variis linguis.] Unitatem linguarum quam superbia Babylonis disperserat, humilitas ecclesiæ recolligit. Spiritualiter autem varietas linguarum, dona variarum significat gratiarum. Verum non incongrue Spiritus Sanctus intelligitur ideo primum linguarum donum dedisse hominibus, quibus humana sapientia forinsecus et discitur, et docetur, ut ostenderet quam facile possit sapientes facere per sapientiam Dei quæ eis interna est.

Erant autem in Hierusalem habitantes Judæi, viri religiosi, &c.] Conveniens puto perquirere quinam isti sunt; et ex qua captivitate Judæi. Quoniam quidem illa quæ in Ægypto fuerat vel in Babylonia, absoluta jam fuerat. Romanis autem nondum venerant Judæi in captivitatem, licet jam et ipsa immineret ultrix commissi de Salvatore piaculi. Superest ergo ut illa intelligatur captivitas, quæ sub Antiocho facta est, quæ utique non multis ante temporibus acciderat.

Quoniam audiebat unusquisque lingua sua illos loquentes.] Quæritur in hoc loco, quomodo unusquisque audiebat lingua sua loquentes eos magnalia Dei: utrum ii qui loquebantur, diversis sermonibus uniuscujusque linguæ hoc quod dicebatur proferebant, id est, ut unusquisque eorum nunc hac, nunc alia lingua loquens, sic per omnes curreret, an in eo potius erat mirabile, quod sermo eorum qui loquebantur qualibet lingua fuisset pronuntiatus unicuique audienti, secundum suam linguam intelligebatur, ut (verbi gratia) unoquocunque apostolo in ecclesia docente (necesse enim erat tacentibus reliquis unum loqui; et sermonem unum ad auditum omnium pervenire) ipse sermo hanc in se vim haberet, ut cum diversarum gentium auditores essent, unusquisque

secundum linguam suam illius ipsius unius sermonis qui ab apostolo fuerat pronuntiatus susciperet auditum, et caperet intellectum. Nisi forte secundum hoc magis videbatur audientium esse miraculum quam loquentium.

Et qui habitabant Mesopotamiam, et Judæam, et Cappadociam.] Judæam hoc loco non totam gentem, sed partem illius, hoc est tribum Juda et Benjamin significat, ad distinctionem videlicet Samariæ, Galilææ, Decapoleos, et aliarum in eadem provincia regionum: quæ licet omnes una lingua loquerentur Hebræa; domesticam tamen singulæ dicendi speciem habuere distinctam. Unde et Petrus in Domini passione quod Galilæus sit, loquela sua proditur.

Judæi quoque et proselyti.] Proselytos, id est, advenas nuncupabant eos qui de gentibus originem ducentes, circumcisionem et judaismum eligere malebant, sicut Achior in libro Judith fecisse narratur. Non solum ergo, inquiunt, qui natura sunt Judæi ex diverso orbe convenerant; verum et ii qui de præputio nati, eorum adhæsere ritui.

Alii autem irridentes dicebant, quia musto pleni sunt isti.] Irridentes licet, mystice tamen vera testantur. Qui non vino veteri, quod in nuptiis ecclesiæ defecit; sed musto sunt gratiæ spiritualis impleti. Jam enim vinum novum in utres novos venerat, cum apostoli non in vetustate literæ, sed in novitate Spiritus Dei magnalia resonarent.

Non enim, sicut vos æstimatis, hi ebrii sunt, &c.] Spiritus Sanctus gloriam individuæ Trinitatis modo prædicaturus, tertia hora convenienter descendit. Et quia supra dicitur, Erant in oratione perseverantes: recte Spiritum Sanctum orationis hora percipiunt; ut ostendatur legentibus, quia Spiritus

VOL. XII.

Sancti gratia non facile percipitur, nisi mens a carnalibus supernorum intentione elevetur. Tria enim tempora quibus Daniel in die flectere genua sua et adorare legitur, tertia, sexta, et nona hora, ab ecclesia intelligitur. Quia et Dominus tertia hora Spiritum Sanctum mittens, sexta ipse crucem ascendens, nona animam ponens, easdem horas nobis cæteris excellentius intimare et sanctificare dignatus est.

Effundam de spiritu meo super omnem carnem.] Verbum effusionis ostendit muneris largitatem; quia non, ut olim, prophetis virtutem et sacerdotibus tantum, sed omnibus passim in utroque sexu conditionibus et personis, Sancti Spiritus esset gratia condonanda. Quæ sit enim omnis caro, propheta consequenter exposuit,

Et prophetabunt (inquiens) filii vestri et filiæ vestræ, &c.] Prodigia in cœlo, cum Domino nascente novum sidus apparuit. Illo crucem ascendente; sol obscuratus est, et ipsum cœlum tenebris obductum est. Signa in terra, quia Domino spiritum emittente terra contremuit; monumenta aperuit; saxa fregit, et multa quæ dormierant sanctorum corpora rediviva protulit.

Sanguinem et ignem et vaporem fumi.] Sanguinem Dominici lateris, ignem Spiritus Sancti, vaporem compunctionis et fletum. Quia sicut ab igne fumus, ita ab ardore Spiritus Sanctus pronascitur. Nam et sanguinem de mortua carne vivaci rivo profluere; quod contra naturam nostrorum est corporum, signi loco factum credere restat. Cujus videlicet nisi nostræ salutis ac vitæ; quæ de illius utique morte pronascitur? Potest etiam in igne fidelium illuminatio, in vapore fumi Judæorum qui non credidere cæcitas intelligi. Unde et legem daturus Dominus

in igne fumoque descendit, quia et humiles per claritatem suæ ostensionis illuminat, et superborum oculos per caliginem erroris obscurat.

Sol convertetur in tenebras, et luna in sanguinem.] Hoc in Domini passione partim factum, partim ante diem magnum, id est, judicii futurum creditur. Tunc enim sol obtenebratus est, sed luna in sanguinem versa palam hominibus apparere non potuit, quæ tunc (utpote in pascha) quintadecima existens, interdiu fuerat mortalium visibus objectu telluris occulta.

Et erit: Omnis quicunque invocaverit nomen Domini, salvus erit.] Hoc est quod Petrus alibi ait, Quia non est personarum acceptor Deus; sed in omni gente qui timet eum et operatur justitiam, acceptus est illi.

Jesum Nazarenum, virum approbatum a Deo, &c.] Quasi doctus magister prius incredulos commissi reatus admonet; ut justo timore compunctis consilium salutis postmodum opportunius impendat. Et quia legem scientibus loquitur, ipsum Christum esse qui a prophetis esset promissus, ostendit. Nec tamen hunc prius auctoritate sua Dei Filium nominat; sed virum probatum, virum justum, virum a mortuis suscitatum, non usitata cum cæteris atque communi resurrectione, id est, in finem seculi dilata, sed tertia die celebrata, ut singularis et gloriosæ resurrectionis assertio testimonium æternæ divinitatis acquireret. Cum enim cæterorum corpora corruptionem probaret subisse post mortem, hunc utique de quo dicitur, Non dabis sanctum tuum videre corruptionem, comprobat humanæ fragilitatis expertem, probat etiam humanæ conditionis merita supergressum, et ideo magis Deo quam hominibus conferendum. Quali vero apud Gentiles apostoli prædicationis utantur exordio, in Cornelii centurionis historia, et in sermone Apostoli Pauli Athenis habito doceberis.

Providebam Dominum coram me semper; quoniam a dextris es mihi, ne commovear.] Veniens, inquit, in ea quæ transeunt non abstuli oculum ab eo qui semper manet, hoc providens, ut in eum post temporalia peracta recurrerem, quoniam favet mihi ut stabiliter in eo permaneam, et hoc quod peccatum non feci, nec inventus est dolus in ore meo, non humanitati, sed divinitati ascribam: propter hoc et in cogitationibus meis jucunditas, et in verbis meis exultatio: propter resurrectionem scilicet, quia per eam liberatus est mundus.

Insuper et caro mea non deficiet in interitu, &c.] Quoniam neque animam meam inferis possidendam dabis, neque sanctificatum corpus per quod et alii sanctificandi sunt, corrumpi patieris.

Quia notas mihi fecisti vias vitæ, quibus itur ad aternitatem, &c.] Et ascendenti in cœlos dabis delectationes dexteræ tuæ usque in finem: quia neque derelictus est in inferno. Sic descendit quidem Christus secundum animam ad inferos, ut quibus oportuit subveniret, sed non est derelictus in inferno, quia cito reditu corpus resurrecturum petivit.

Dextera ergo Dei exaltatus: quia dixerat Psalmus, Quoniam a dextris est mihi, ne commovear, &c.] Videtis in linguis igneis, auditis in nostro sermone. Quod vero ait, quod acceperit a Patre promissionem Spiritus Sancti et effuderit, utramque ejusdem Christi naturam manifestat, quia et accepit ut homo, et effudit ut Deus.

Non enim David ascendit in cœlos.] Dicit autem ipse: Sicut enim, inquit, hæc quæ novissima sunt beatus David non de sua, sed de Domini sui ascensione prædixit, qui emittendus ex Sion, id est de regia ejusdem David stirpe venturus et dominaturus

esset in medio inimicorum suorum, sic et illa quæ præmisit, non ad David, sed ad Christi mortem et resurrectionem pertinere cognoscite.

Dixit Dominus Domino meo, Sede a dextris meis.] Primum nomen Domini apud Hebræos tetragrammaton est, quod proprie in Deo ponitur. Secundum, quod commune mortalibus, quo et reges et cæteri homines appellantur. Quod si nobis opponere volurit hæresis Arriana ex hac diversitate minorem Filium, Patrem esse majorem; respondebimus ei, illi nomen inferius convenire, cui sedere imperatur. Sicut et beatus Petrus consequenter exposuit: Quia et Dominum eum et Christum Deus fecit, hunc Jesum quem vos crucifixistis. Non enim divinitas crucifixa, sed caro est. Et hoc utique fieri potest, quod potuit crucifigi.

Donec ponam inimicos tuos, scabellum pedum tuorum.] Hoc est quod ipse Petrus alias de Domino ait: Quem oportuit cœlum quidem suscipere usque in tempora restitutionis omnium. Tunc enim cum venerint omnia tempora refrigerii a conspectu Domini, missurus est nobis eum qui prædicatus est a regalibus sedibus Jesum Christum ad judicandos vivos et mortuos.

His autem auditis, compuncti sunt corde, &c.] Vide prophetiam Joel impletam, cerne post ignem Spiritus Sancti, vaporem sequi compunctionis. Fumus enim excutere lacrymas solet. Incipiunt flere qui riserant, tundunt pectus, dant Deo precem suam tanquam sacrificium, ut sanguinem illum valeant gustare salvandi, quem super se filiosque suos imprecati fuerant ante damnati. Sequitur,

Pænitentiam (inquit) agite, et baptizetur unusquisque vestrum.] Dicturus baptisma præmisit pænitentiæ lamenta, ut ecclesiæ more prius se aqua suæ afflic-

tionis infunderent, et postmodum sacramento baptismatis lavarent.

Et appositæ sunt in illa die animæ circiter tria millia.] Ubi primum ecclesiæ celebratum est baptisma, dispensatorie pietas divina ad confessionem Sanctæ Trinitatis parem numerum collegit animarum. Et Moyses quidem quinquagesimo die paschæ quo lex data est, solennitatem primitiarum præcepit initiari: nunc autem superveniente Spiritu Sancto, non manipuli spicarum, sed animarum sunt Domino primitiæ consecratæ.

Et habebant omnia communia, &c.] Si caritas Dei diffunditur in cordibus nostris, mox profecto generat et proximi dilectionem. Unde propter geminum caritatis ardorem, bis Spiritus Sanctus legitur apostolis datus. Magnumque est fraterni amoris indicium, omnia communia possidere, nihil proprium habentes.

### IN CAP. III.

Petrus autem et Joannes ascendebant in templum, &c.] Apostoli nona hora templum ingressuri, primum claudum diu debilem sanant, deinde ad vesperam usque laborantes, multa hominum millia verbo fidei imbuunt: quia doctores ecclesiæ in finem mundi venientes, et languenti prius Israeli, et postmodum etiam gentilitati prædicant. Hi sunt enim operarii quos nona et undecima hora in vineam paterfamilias inducit.

Et quidam vir qui erat claudus ex utero matris sue bajulabatur.] Quia populus Israel non solum Domino incarnato, sed a primis etiam legis temporibus datæ rebellis extitit, quasi ex utero matris claudus fuit.

Quod bene Jacob cum angelo luctante, benedicto quidem sed claudicante, figuratur, quia populus idem Domino in passione prævalens, in quibusdam per fidem benedictus, in quibusdam vero per infidelitatem claudus.

Quem ponebant quotidie ad portam templi que dicitur Speciosa.] Porta templi Speciosa Dominus est, per quem si quis introierit salvabitur. Ad hanc portam debilis Israel ire non valens, legis prophetarumque vocibus affertur, ut ab ingredientibus in interiora sapientiæ, fidei audiendæ deposcat auxilium. Qui vaticinio futurorum quasi ad portam ponunt auditores, sed Petri est in templum perducere, cui pro confessione forti et cognomen Petræ et claves cæli aunt datæ.

Argentum et aurum non est mihi, &c.] Habuit quidem vetus tabernaculum justificationes culturæ, et sanctum seculare auro argentoque distinctum, sed metallis legis sanguis evangelii pretiosior emicat, quia populus ille qui ante auratos postes mente debilis jacuerat, in nomine crucifixi sanatus, templum regni cœlestis ingreditur. Alioquin beatus Petrus Dominici memor præcepti quo dicitur, Nolite possidere aurum et argentum, pecuniam quæ ad pedes apostolorum ponebatur non sibi recondere, sed ad usum pauperum qui sua patrimonia reliquerant servare solebat.

Et apprehensa manu ejus dextera allevavit eum.] Quem vero erigit, hunc etiam dextera confortat. Quia sermo docentis in corde auditorum minus valet, si non etiam propriæ actionis commendatur exemplis.

Et exiliens stetit, et ambulabat; et intravit cum illis in templum.] Ordo perfectionis egregius, primum illum surgere qui jacuerat, deinde arripere virtutem, et sic regni januam cum apostolis intrare. Et impleti sunt omnes stupore et ecstasi.] Ecstasim pavorem dicit. Nam et alio modo dicitur ecstasis cum mens non pavore alienatur, sed aliqua inspiratione revelationis assumitur.

Cucurrit omnis populus ad eos, ad porticum quæ appellatur Salomonis.] Salvato per apostolos Israele, concurrit omnis mundus ad limina veri et pacifici Salomonis, de quo dicitur, Multiplicabitur ejus imperium, et pacis non erit finis. Iste est autem lapis de monte abscisus, qui terreno regno fidei inimico ruente, pacificum per orbem solus tenet imperium.

Erit autem, omnis anima quæ non audierit prophetam illum exterminabitur.] Breviter ac lucide prophetarum legisque testimonio docet, Dominum a cunctis audiendum gentibus, incredulos quidem damnaturum, fideles vero æterna benedictione donaturum.

Et omnes prophetæ a Samuele et deinceps.] Quamvis patriarchæ et sancti priorum temporum de Christo dictis factisque prophetarint, tempus tamen proprie prophetarum, eorum dico qui de Christo ecclesiæque mysterio manifeste scripserunt, a Samuele, sub quo et regum in Judæa tempora cæperunt, exordium sumpsit, et usque ad Babylonicæ captivitatis solutionem permansit.

Et in semine tuo benedicentur omnes familiæ terræ.] Semen quidem Abrahæ Christus est, in cujus fide nominis omnibus terræ familiis, Judæis videlicet et gentibus, est benedictio promissa. Demulcet autem apostolus animos Judæorum, quo ad credendum faciat promptiores, dicendo quod totius mundi Sanator eos primum visitaturus, et benedicturus elegerit.

Vobis (inquiens) primum Deus suscitans filium suum.] Ubi pariter intuendum, quod eundem Dei Filium, quem semen Abrahæ nuncupat, ob duas utique ejusdem Christi naturas, ne vel hominem tan-

tum Christum, vel alterum hominis et alterum Dei crederent Filium. Quo hæresis laqueo Manes insanus et Nestorius sunt decepti.

### IN CAP. IV.

Loquentibus autem illis ad populum, supervenerunt sacerdotes et magistratus templi et Sadducæi, &c.] Et sacerdotes et magistratus, sive prætor templi, ut alia dicit editio, qui doctores et judices videbantur populi, dolebant quod ad apostolos audiendos multitudo confluxerat. Sadducæi autem, quod resurrectionem prædicarent. Utrique vero, quod Jesum quem a se occisum noverant hominem, illi hunc affirmarent a Deo Patre glorificatum.

Et factus est numerus virorum quinque millia.] Si in quinque millibus hominum quos in eremo Dominus pavit, populus sub lege constitutus, sed Christi munere recreatus accipitur, possunt et hæc quinque millia, apostolorum instructa doctrinis, populum designare gentium, ejusdem legis spiritualiter mysteria secuturum. Et bene utrique vespere cælesti munere donantur, quia cum veniret plenitudo temporis, misit Deus Filium suum.

Hic est lapis qui reprobatus est a vobis ædificantibus, qui factus est in caput anguli.] Ædificantes erant Judæi, qui cunctis gentibus in desolatione idolorum morantibus, ipsi soli legem et prophetas ad ædificationem populi quotidie legebant. Hi dum ædificabant, pervenerunt ad lapidem angularem qui duos parietes amplecteretur, id est invenerunt in Scripturis propheticis Christum in carne venturum, qui duos conderet populos in semetipso. Et quia ipsi in uno pariete stare, hoc est soli salvi fieri malebant, reprobaverunt lapidem qui non erat aptatus ad unum

sed ad duos. Verum Deus, illis licet nolentibus, hunc ipse per se posuit in caput anguli, ut ex duobus testamentis et ex duobus populis ædificatio surgeret unius ejusdemque fidei.

Et non est in alio aliquo salus.] Si in nullo alio sed in Christo tantum mundi salus est, ergo et Patres testamenti veteris ejusdem Redemptoris incarnatione et passione salvati sunt, in qua nos salvari credimus et speramus. Etsi enim sacramenta pro temporum ratione discrepent, fides tamen una eademque concordat. Quia quam nos per apostolos factam, eandem illi dispensationem Christi per prophetas didicerant esse venturam. Neque enim est redemptio captivitatis humanæ nisi in sanguine ejus qui dedit semetipsum redemptionem pro omnibus.

Comperto quod homines essent sine literis et idiotæ, admirabantur.] Illiterati mittuntur ad prædicandum, ne fides credentium non virtute Dei, sed eloquentia atque doctrina fieri putaretur, ut Apostolus ait: Non in sapientia verbi, ut non evacuetur crux Christi. Idiotæ enim dicebantur, qui propria tantum lingua, naturalique scientia contenti, literarum studia nesciebant; siquidem Græci, proprium, ἴδιον vocant.

Annorum enim erat homo amplius quadraginta, in quo factum erat signum istud sanitatis, &c.] Allegorice autem, populus Israel non quadraginta tantum annis in eremo sordes Ægyptias manna contempto requirit, verum et in terra repromissionis inter Domini semper idolorumque ritus claudicabat. Vel si numerus quadragenarius geminam legis plenitudinem significat (quater enim decem, quadraginta faciunt) utriusque transgressor velut quadragenariam perfectionem debilis jacendo transcendit.

Domine, tu qui fecisti cœlum et terram, &c.] Auditis persecutorum minis fiduciam sibi resistendi per virtutum signa deposcunt. Adversus sanctum puerum tuum Jesum quem unxisti.] Christi nomen de quo dictum est, Et adversus Christum ejus, ad verbum exponunt: Christus enim a chrismate, id est ab unctione nomen accepit. Juxta quod dicitur, Unxit te Deus, Deus tuus, oleo lætitiæ, id est Spiritu Sancto.

Et cum orassent, motus est locus in quo erant congregati.] Qui virtutem robusti pectoris contra fraudem quærebant hostium, indicium jam auditæ precis terræ motu percipiunt, quatenus agnoscerent terrena sibi corda esse cessura, sub quorum pedibus Sancto adveniente Spiritu, terra ipsa sit pavore concussa. Quamvis lætus timor eorum qui credendo apostolis fuerant subjiciendi, possit intelligi, qui infirma gravedine discussa conresurgere cum Christo, et cœlestia sapere didicerunt.

Multitudinis autem credentium erat cor unum et anima una.] Qui seculum perfecte reliquerant, nequaquam de generis nobilitate gloriantes se invicem præferebant, sed velut unius ejusdemque matris ecclesiæ visceribus editi, eodem cuncti fraternitatis amore gaudebant.

Et virtute magna reddebant apostoli testimonium resurrectionis, &c.] Doctorum vigilanter auditorumque discernit ordinem. Nam multitudo credentium, rebus suis spretis, caritatis invicem copula juncta est. Apostoli vero virtutibus refulgentes Christi cunctis mysteria pandebant.

Joseph autem, qui cognominatus est Barnabas ab apostolis.] Hunc puto esse Barnabam, qui infra cum Paulo gentium legitur apostolus ordinatus. Unde quia Cyprius genere erat, postea discedens a Paulo, patriam repetit insulam. Licet quidam arbitrentur Pauli collegam eum potius fuisse, qui supra cum Matthia ad apostolatus est sortem statutus, minus intuentes quod juxta emendatiora exemplaria hic

Barnabas, ille mutata litera Barsabas appelletur, et in libro Hebræorum nominum, hic filius consolationis, ille autem filius quietis interpretur.

Quod est interpretatum filius consolationis.] Ubicunque Scriptura Sacra nomina rerum vel personarum cum interpretatione ponit, sensum utique sacratiorem iisdem inesse significat. Merito ergo filius consolationis vocatur, qui præsentia contemnens, spe futurorum consolatur. Nam Spiritus Sanctus ideo Paraclitus cognominatur, quia in mundo pressuram habentibus, per internam sui muneris infusionem, paraclisin, id est, consolationem cœlestium præstat gaudiorum. Sic beatus Petrus propter ejusdem Spiritus gratiam Bar-Jona, id est, filius columbæ vocatur. Sequitur,

Et attulit pretium, &c.] De hoc Arator,

Destitui debere probant, quod tangere vitant, Calcandumque docent quod subdunt gressibus aurum:

De quo terrenæ veniunt ad pectora curæ, Consimili jactatur humo.

# IN CAP. V.

Anania, cur tentavit Satanas cor tuum? In alia translatione juxta Græcum exemplar ita legitur: Anania, quare implevit Satanas cor tuum? Ubi notandum, quod animam et mentem hominis nulla creatura juxta substantiam possit implere, sed creatrix sola Trinitas. Quia tantummodo secundum operationem et voluntatis instinctum, animus de his quæ creata sunt impletur. Implet enim Satanas mentem alicujus, et principale cordis, non quidem ingrediens in eum et in sensum ejus, atque (ut ita dicam) aditum

cordis introiens, siquidem hæc potestas solius divinitatis est, sed quasi callidus quidam et nequam ac fallax fraudulentusque deceptor, in eos animam humanam malitiæ affectus trahens per cogitationes et incentiva vitiorum, quibus ipse plenus est. Implevit ergo Satanas cor Ananiæ, non ipse intrando, sed suæ malitiæ virus inserendo.

Non es mentitus hominibus, sed Deo.] Supra dixerat eum mentitum Spiritui Sancto. Patet ergo Spiritum Sanctum esse Deum, et errorem Macedonii damnatum priusquam natus fuisset.

Audiens autem Ananias hæc verba, cecidit et expiravit.] Non quæstus causa tam severam in prævaricatores sententiam dedit, sed prævidens in spiritu zizania futura, quæ simplicitatem ecclesiæ pravis moribus adulterarent, (ex his enim teterrimum Sarabaitarum genus perhibetur exortum, qui, rebus suis nequaquam derelictis, apostolicam se districtionem custodire simulant,) nulla reos passus est pænitentia curari, verum ad timorem posteris incutiendum noxium germen radicitus amputare curavit. Denique sequitur,

Et factus est timor magnus in universam ecclesiam, &c.] Pœna duorum qui fraudulenter eis jungi tentaverant, cæteris exemplum tribuit.

Ut, veniente Petro, saltem umbra illius obumbraret quenquam illorum, et liberarentur.] Tunc Petrus umbra sui corporis visibiliter allevabat infirmos, qui etiam nunc invisibili suæ intercessionis umbraculo, fidelium infirma roborare non cessat. Et quia Petrus ecclesiæ typus est, pulchre ipse quidem rectus incedit, sed umbra comitante jacentes erigit, quia ecclesia mente et amore cœlestibus intendens, quasi umbratice transcurrit in terra, et hic sacramentis temporalibus figurisque cœlestium renovat, quos illic perpetuis remunerat donis. Quidam huic loco nectunt

hoc quod Dominus in evangelio ait: Qui credit in me, opera quæ ego facio et ipse faciet, et majora horum faciet.

Exsurgens autem princeps sacerdotum, et omnes qui cum illo erant, quæ est hæresis Sadducæorum, &c.] Hæresis Græce ab electione vocatur, quia quisque sibi, spretis aliorum dictis, quod sequendum putaverit, eligebat. Sadducæi autem, qui interpretantur justi, (vendicabant enim sibi quod non erant, sicut infra legimus,) corporis omnino resurrectionem negantes, animam perire cum carne dicebant. angelum quidem spiritumve ullum esse credebant, et quinque tantum libros Moysi recipientes, prophetarum præconia respuebant. Atque ideo maxime hi principibus in persequendo apostolos astipulantur, zelo videlicet ducti, quod illi virtute magna et miraculorum signis redderent testimonium resurrectionis Jesu Christi Domini nostri.

Angelus autem Domini per noctem aperiens januas carceris, &c.] Ne dubitaret Thomas Dominum esse carnem et ossa gestantem, quem januis clausis viderat intrantem, ecce ipse cum sociis mortali adhuc carne vestitus, januis egreditur clausis.

Carcerem quidem invenimus clausum cum omni diligentia, &c.] Quid, prophane Judæe, cæca stimularis insania, furantibus dicens apostolis Dominum fuisse de monumento sublatum? Dic rogo, eosdem apostolos de carcere tuo clauso, cujus furto credis ablatos?

Ambigebant de illis quidnam fieret.] Ne sic quidem fidei se dare volentes. Ingenita enim malitia, cor perfidum in signis etiam manifestis obdurat.

Et vultis inducere super nos sanguinem hominis istius.] Oblitus est princeps sacerdotum debiti quod ipse sibi et suis imprecatus erat, dicens, Sanguis ejus super nos et super filios nostros.

Surgens autem quidam in concilio Pharisæus, nomine

Gamaliel.] Hic Gamaliel, ut Clemens indicat, apostolorum erat in fide socius, sed eorum consilio permanens apud Judæos, ut eorum in tali turbine posset sedare furorem.

Ante hos enim dies extitit Theodas, &c.] Theodas hic persuasit multis, ut Josephus refert, sublatis ex urbe facultatibus suis, ripas Jordanis obsidere. Et cum esset magus, prophetam se dicebat esse, posseque imperio fluvii dirempto gurgite præbere transitum. Cui Phadi procuratoris jussu equitum turba superveniens, multis quidem peremptis aut captis, ipsius caput Hierosolymam revexit.

Post hunc extitit Judas Galilæus.] Hunc etiam scribit Josephus Gamaliten, de civitate Gamala, qui Sadducho quodam Pharisæo cæptis adsumpto, cogeret plebem, ne tributa Romanis solvendo perderet libertatem: proferens ex lege, Domino soli serviendum: et eos qui ad templum decimas deferrent, Cæsari tributa reddere non debere. Quæ hæresis in tantum creverat, ut etiam Pharisæos et multam partem populi conturbaret, ita ut Dominum Christum interrogandum esse crederent, Licet tributa dari Cæsari, an non?

#### IN CAP. VI.

Factum est murmur Græcorum adversus Hebræos.] Causa murmuris erat, quod Hebræi suas viduas, utpote eruditiores, in ministerio præferrent viduis Græcorum.

Non est æquum nos derelinquere verbum Dei, et ministrare mensis.] De hoc Arator,

Locus indicat iste, Quod meliora rudi populo sint fercula mentis, Quam fusæ per membra dapes. Considerate ergo, fratres, viros ex vobis boni testimonii septem, &c.] Hinc jam decreverunt apostoli, vel successores apostolorum, per omnes ecclesias septem diaconos, qui sublimiori gradu essent cæteris, et proximi circa aram quasi columnæ altaris assisterent, et non sine aliquo septenarii numeri mysterio.

Stephanus autem plenus gratia et fortitudine, &c.] Stephanus Græce, Latine Coronatus dicitur. Qui pulcherrima ratione, quod percepturus erat in re, quodam præsagio præoccuparat in nomine, lapidatus humiliter, sed sublimiter coronatus. Hebraice autem norma vestra interpretatur. Quorum? videlicet martyrum sequentium, quibus primo patiendo forma factus est moriendi pro Christo.

Et non poterant resistere sapientiæ et spiritui, qui loquebatur.] Hoc est quod Dominus ipse suis martyribus ait: Ego enim dabo vobis os et sapientiam, cui non poterunt resistere et contradicere omnes adversarii vestri. Dignum enim fuit, ut in protomartyre confirmaret, quod cunctis pro suo nomine traditis est promittere dignatus.

# IN CAP. VII.

Deus gloriæ apparuit patri nostro Abraham, &c.] Notandum juxta verba Stephani, quia non, sicut in Genesi videtur, post mortem patris locutus est Deus Abrahæ, qui utique in Carra mortuus est, ubi cum illo et ipse filius habitavit: sed priusquam habitaret in eadem civitate, jam tunc cum esset in Mesopotamiæ regione, cujus ipsa est civitas.

Exi de terra tua et de cognatione tua, et veni in terram quam monstravero tibi, &c.] Terram et cognationem Abrahæ Chaldæorum patriam genusque appellat, unde jampridem exierat qui nunc in Mesopotamia degebat, sed quia quaslibet ob causas egrediens spe redeundi et desiderio tenebatur, audit a Domino, Exi de terra tua. Non ut corpus inde trajiceret, quod jam fecerat, sed ut amorem mentis evelleret. Ideo quod sequitur, Tunc exiit de terra Chaldæorum, non corporis sed mentis egressum significat, quo se in perpetuum a Chaldæorum conversatione et gente secreverit: quia juxta fidem Chronicorum, eodem anno a Chaldæa est egressus, Mesopotamiam ingressus, in Charris moratus, et in terram repromissionis inductus.

Quia erit semen ejus accola in terra aliena, et servituti eos subjicient, &c.] Non ita intelligendum est, quasi male tractandum vel servituti subjiciendum dixerit hoc semen annis quadringentis, sed per hyperbaton legendum, quia peregrinum erit semen ejus annis quadringentis, in cujus parte temporis, etiam servitus accidit: quia enim scriptum est, In Isaac vocabitur tibi semen; et ab anno nativitatis Isaac usque ad annum egressionis ex Ægypto computantur anni quadringenti quinque, quos more suo Scriptura quadringentos appellat, quibus peregrinum futurum erat illud semen, sive in terra Chanaan, sive in Ægypto: potest et sic intelligi, quod a quinto anno Isaac, quo per filium ancillæ cæperit affligi, labor quadringentorum computetur annorum.

Accersivit Joseph Jacob patrem suum et omnem cognationem in animabus septuaginta quinque.] Septuaginta interpretes sequitur in dicendo, cæterum in Hebraica veritate, animæ tantum septuaginta reperiuntur. Sed etsi ipsam animarum seriem in Genesi computare volueris, addito ipso Jacob et Joseph cum duobus filiis qui erant in Ægypto, septuaginta solummodo animas invenies.

Et defunctus est ipse et patres nostri, et translati sunt in Sychem.] De Joseph quidem solo Scriptura VOL. XII. refert, quod ejus ossa de Ægypto translata, et in Sychem sunt tumulata; verum et ex his beati Stephani verbis, et sancti Hieronymi scriptis, qui eorumdem locorum incola erat, animadvertendum, et cæteros quoque patriarchas ibidem esse sepultos, quamvis memoria Joseph merito celebrior habeatur, qui et hæc ipse de ossibus suis fieri mandavit, et ad cujus tribum civitas ipsa pertinuit. Si quidem Hieronymus in historia beatæ Paulæ sic refert: Transivit (inquiens) Sychem, non ut plerique errantes legunt Sichar, quæ nunc Neapolis appellatur, et ex latere montis Garizim extructam circa puteum Jacob, super quem Dominus sedit, intravit ecclesiam. Et paulo post, Atque inde (inquit) divertens, vidit duodecim patriarcharum sepulcra. Item in libro de optimo genere interpretandi: Duodecim patriarchæ non sunt sepulti in Arbes, sed in Sychem. Sed merito movet quod sequitur,

Et positi sunt in sepulcro quod emit Abraham, &c.] Docet etenim Genesis, Abraham ab Ephron filio Seor Ethei in Cariatarbe locum sepulcri quadringentis argenti siclis emisse, in quo ipse Abraham, Isaac, et Jacob, et Adam protoplastus sepulti sunt. Itemque Jacob de Mesopotamia reversum juxta urbem Sychem partem agri quo tabernacula tenderet, ab Emor patre Sychem datis centum agnis accepisse. Non emit ergo Abraham sepulcrum ab Emor Sychemita, sed ab Ephron Etheo, in quo duodecim patriarchæ non sunt sepulti, sed in Sychem, ut diximus. Verum beatus Stephanus vulgo loquens, vulgi magis in dicendo sequitur opinionem. Duas enim pariter narrationes conjungens, non tam ordinem circumstantis historiæ, quam causam de qua agebatur, intendit. Qui enim insimulabatur adversus locum sanctum et legem docuisse, pergit ostendere quomodo Jesus Christus ex lege monstretur

esse promissus, et quod ipsi nec tunc Moysi, nec Domino nunc servire maluerint. Hæc ut potui dixi, non præjudicans seutentiæ meliori si adsit. Porro quod dicitur, A filiis Emor filii Sychem, in Græco exemplari scriptum est, A filiis Emor qui fuit in Sychem, quod Genesis historiæ magis concordare videtur, tametsi fieri potuerit, ut idem Emor et patrem et filium Sychem nomine haberet.

Cum appropinquaret autem tempus repromissionis, &c.] Illius utique qua dictum est: Et post hæc exibunt, et deservient mihi in loco isto.

Quis te constituit principem et judicem super nos?] In tota illos concione sua redarguit jam tunc legi Moysique fuisse contrarios.

Prophetam vobis suscitabit Deus de fratribus vestris, tanquam me.] Tanquam me, carne visibilem, sed super me majestate mirabilem, sed super me majestate terribilem. Ne nova, inquit, et adventitia Christi dicatur esse doctrina, ipse Moyses, cui noluerunt obedire patres vestri, prædicat et in hominis hunc forma futurum, et cunctis animabus vitæ præcepta daturum.

Numquid victimas aut hostias obtulistis mihi annis quadraginta in deserto?] Quamvis necessitate serviendi Domino liberarint, mente aversi veraciter idolis servisse dicuntur, ex eo tempore, quo aurum in caput vituli transformaverunt. Nam quod postea quædam Domino eos legimus obtulisse, non voluntate, sed, uti ex hoc loco discimus, pænarum fecerunt metu, et eorum interfectione qui propter idola corruerunt. Dominus autem non ea quæ offeruntur, sed voluntatem respicit offerentium. Denique ubicunque occasio fuit, semper corde reversi sunt in Ægyptum.

Et suscepistis tabernaculum Moloch.] Quamvis, inquit, videremini ad tabernaculum Domini victimas

hostiasque deferre, tota tamen intentione mentis fanum Moloch amplexati estis. Est autem Moloch, sive Melcon, ut sæpe etiam legitur, idolum Ammonitarum, quod interpretatur Rex vester.

Et sidus dei vestri Remphan.] Dimisistis (inquit) Deum verum et vivum, et sidus Remphan, id est, facturæ vestræ vobis pro Deo suscepistis. Significat autem Luciferum, cujus cultui Sarracenorum gens ob honorem Veneris erat mancipata. Et quia Remphan (ut dixi) factura vestra, vel requies vestra interpretatur, Propheta consequenter adjunxit, atque ait,

Figuras quas fecistis adorare eas.] Subauditur, ἀπὸ κοινοῦ, suscepistis.

Et transferam vos trans Babylonem.] Propter hæc (inquit) sacrilegia, vos non in Babylonem tantummodo, sed ultra Babylonem quoque captivi ducemini. Nec putandus est primus martyr errasse, quia pro eo quod in Propheta scriptum est, Trans Damascum, dixerat Trans Babylonem. Magis enim intelligentiam quam verbum posuit, quia trans Damascum ducti sunt in Babylonem, sicut trans Babylonem.

Tabernaculum testimonii fuit patribus nostris in deserto.] Quia dicebant eum contra locum sanctum agere, hinc ostendit Dominum non magni pendere lapidum ornatum, sed splendorem animarum desiderare cœlestium. Ubi subintelligi vult, sicut tabernaculum in templi factura desertum, sic et ipsum templum intelligant meliori statu succedente delendum. Juxta quod olim Hieremias præcinebat, dicens: Nolite confidere in verbis mendacii, dicentes, Templum Domini, templum Domini est. Et post aliquanta: Faciam (inquit) domui huic, in qua invocatum est nomen meum, et in qua vos habetis fiduciam, sicut feci Silo, ubi habitavit nomen meum a principio, et projiciam vos a facie mea.

Cœlum mihi sedes est, terra autem scabellum pedum

meorum.] Non hoc carnaliter intelligendum, quasi habeat Deus membra collocata in cœlo et in terra, ut nos cum sedemus, sed ut se indicaret inferiorem esse et superiorem omnibus: cœlum sibi sedem, terram vero scabellum pedum esse perhibuit. Qui ut se etiam omnia circumdare monstraret, alibi se cœlum metiri palmo, et terram, et asserit pugillo concludere. Spiritualiter autem cœlum sanctos, terra vero peccatores insinuat, quia his videlicet Deus in habitando præsideat, illos condemnando prosternit.

Aut quis locus requietionis meæ est?] Non aureus utique vel marmoreus terrestris habitaculi locus, sed ille quem propheta subnectit: super quem autem requiescit spiritus meus, nisi super humilem et quietum, et trementem sermones meos?

Qui accepistis legem in dispositionem angelorum.] Lex est enim ordinata per angelos, in manu Mediatoris.

Ecce video calos apertos, et Filium hominis stantem a dextris Dei.] Cum Dominus Christus et Dei et hominis perfectus sit Filius, quid est quod hunc beatus martyr hominis potius quam Dei Filium appellare maluit, cui plus utique gloriæ videretur allaturus si eum Dei potius quam hominis Filium appellare voluisset, nisi ut hoc testimonio Judæorum confunderetur infidelitas, qui se hominem crucifixisse, et hunc Deum credere noluisse meminerunt? Ad confortandam ergo beati martyris patientiam, cœlestis regni janua panditur, et ne innoxius homo lapidatus titubet in terra, Deus homo crucifixus apparet coronatus in cœlo. Unde quia stare pugnantis vel adjuvantis est, recte a dextris Dei stantem vidit, quem inter homines persequentes adjutorem habuit. Nec discordare videtur quod Marcus eum a dextris Dei sedere describit, qui situs judicantis est, quia et nunc invisibiliter omnia judicat, et ad extremum Judex omnium visibilis adveniet.

Et ejicientes eum extra civitatem lapidabant.] Et Dominus extra portam passus est, qui nos elegit de mundo in supernum suum regnum et gloriam, et Stephanus, quasi advena mundi, extra civitatem lapidatur. Non enim habuit hic manentem civitatem, sed futuram tota mente quærebat. Et justa rerum mutatione, martyr mundi cordis ad cœlos intuitum dirigit, persecutor duræ cervicis manus ad lapides mittit. Unde Arator ait,

—Lapides Judæa rebellis In Stephanum lymphata rapis, quæ crimine duro Saxea semper eris.

Positis autem genibus, clamavit voce magna, dicens, Domine, ne statuas illis hoc peccatum.] Pro se quidem stans oravit, pro inimicis genu flexit, quia ipsorum major iniquitas majus supplicandi remedium flagitabat. Et mira beati martyris virtus, qui sic zelo fervebat, ut eis quibus tenebatur, palam suæ perfidiæ culpas exprobraret: sic dilectione ardebat, ut in morte quoque pro eis a quibus occidebatur, oraret.

### IN CAP. VIII.

Et omnes dispersi sunt per regiones Judææ et Samariæ.] Hoc est quod Dominus ipse præcepit, Cum persequentur vos in civitate ista, fugite in aliam. Illius enim nutu gerebatur, ut tribulationis occasio fieret evangelii seminarium.

Intendebant autem turbæ his quæ a Philippo dicebantur.] Et ex præsenti capitulo, et ex Samaritanæ mulieris historia, prompti animi ad credendum hanc gentem fuisse, probatur.

Tunc Simon et ipse credidit.] Vel beati Philippi verbis et virtute victus veraciter Domino credidit,

vel, ut magis credibile est, credere se quoadusque baptisma susciperet simulavit, ut quoniam laudis erat avidissimus, ita ut Christum se credi vellet, sicut historiæ narrant, artes ab eo quibus miracula faceret edisceret. Quod etiam successores ejus fecisse docentur, qui auctoris sui malignis artibus instituti, ecclesiam fraude qualibet ingressi, baptisma furari consueverunt.

Miserunt ad illos Petrum et Joannem.] Pulchre hoc Arator exponit:

Sæpe sibi socium Petrus facit esse Joannem, Ecclesiæ quia virgo placet.

Notandum autem, quod Philippus, qui Samariæ evangelizabat, unus de septem fuerit. Si enim apostolus esset, ipse utique manum imponere potuisset, ut acciperent Spiritum Sanctum: hoc enim solis pontificibus debetur: nam presbyteris, sive extra episcopum seu præsente episcopo baptizent, chrismate baptizatos ungere licet; sed quod ab episcopo fuerit consecratum, non tamen frontem ex eodem oleo signare, quod solis debetur episcopis, cum tradunt Spiritum Paracletum baptizatis.

Pecunia tua tecum sit in perditionem, &c.] Sancti viri cum maledictionis sententiam proferunt, non ad hanc ex voto ultionis, sed ex justitia examinis erumpunt. Intus enim subtile Dei judicium aspiciunt, et mala foras exurgentia, quia maledicto debeant ferri, cognoscunt: et in maledicto non peccant, ex quo et ab interno judicio non discordant. Cum enim et maledicentis innocentia permanet, et tamen eum qui maledicitur usque ad interitum maledictio absorbet, ex utriusque partis fine colligitur, quia ab uno et intimo judice in reum sententia sumpta jaculatur. Unde et hic Simon, qui a Petro maledictum accepit, æterna damnatione perit. Et infra Barjeu

a Paulo increpatus, mox communi est luce fraudatus.

In felle enim amaritudinis et obligatione iniquitatis video te esse.] Ideo Spiritus Sanctus in columba descendit, ut eos qui se accipere vellent, simplices esse doceret. Nam qui fel amaritudinis in corde reservat, quamlibet baptizatus videatur, non est iniquitatis suæ vinculis absolutus; sed quasi ad punctum hora baptizandi purgatus, mox acriori est dæmone septempliciter oppressus. Frustra ergo gratiam Spiritus emere tentat, qui se mente corvina non curavit exuere.

Surge et vade contra meridianum.] Bene in meridie quæritur, et invenitur, et abluitur ille, qui devotione pectoris ardens velut quædam gentium primitiæ Deo meruit consecrari. In quo specialiter illud Psalmistæ completum est, Æthiopia præveniet manus ejus Deo.

Ad viam quæ descendit ab Hierusalem in Gazam, hæc est deserta.] Non via, sed Gaza deserta dicitur: vetus enim illa Gaza quæ terminus erat quondam Chananæorum juxta Ægyptum, ad solum usque destructa, et alia pro illa alio loco constructa est. Quæ allegorice gentium plebem designat olim a Dei cultura desertam; neque ullius prophetarum prædicationibus excultam. Via vero quæ ad eandem ab Hierosolymis descendens fontem salutis aperuit, Dominus Jesus Christus est, qui ait: Ego sum via, et veritas, et vita. Qui a superna Hierusalem ad nostra infima descendit, nostrique reatus nigredinem baptismatis unda dealbavit.

Et ecce vir Æthiops eunuchus potens.] Pro virtute et integritate mentis, vir appellatur: nec immerito, qui tantum studii in Scripturis habebat, ut eas etiam in via legere non cessaret: tantumque amoris in religione gerebat, ut aula regia derelicta, de ultimis

mundi partibus veniret ad templum Domini. Unde justa mercede dum quærit interpretem lectionis, Christum quem quærebat invenit: plusque, ut Hieronymus ait, in deserto fonte ecclesiæ, quam in aurato templo reperit synagogæ. Ibi enim, quod Hieremias admirando proloquitur, mutavit Æthiops pellem suam; id est, sorde peccatorum abluta, de lavacro Jesu dealbatus ascendit.

Candacis reginæ Æthiopum.] Et in Regum libro legimus, quia regina austri venit a finibus terræ audire sapientiam Salomonis. Moris quippe fuit illi nationi semper a fœminis regi, easque Candaces appellare.

Qui erat super omnes gazas ejus.] Regina Æthiopum thesaurarium præmittens in Hierusalem, gentium designat. ecclesiam, virtutum fideique Domino dona largituram. Sed et nominis etymologia convenit: potest enim Candacis ex Hebræo, commutata interpretari. Ipsa quippe est cui in Psalmo: Pro his qui commutabuntur in Scriptura dicitur: Audi, filia, et vide, et inclina aurem tuam, et obliviscere populum tuum, et domum patris tui, et cætera.

Dixit autem Spiritus Philippo.] In corde Spiritus Philippo loquebatur. Spiritui enim Dei quasi quædam nobis verba facere, est, occulta vi ea quæ agenda sunt intimare.

Tanquam ovis ad occisionem ductus est.] Sicut ovis cum ducitur ad victimam non repugnat, sic ille propria passus est voluntate. Vel altiori intellectu, sicut agnus in pascha immolari solebat, sic pascha nostrum immolatus est Christus.

Et sicut agnus coram tondente se sine voce.] Non solum sanguine suo nos redemit, sed et lanis operuit, ut algentes infidelitate, sua veste calefaceret, et audiremus apostolum nobis loquentem: Quotquot in Christo baptizati estis, Christum induistis. Sic non

aperuit os suum, cum in passione sua Pilato et pontificibus pauca, Herodi nulla respondere volebat.

In humilitate judicium ejus sublatum est.] Quia Judex omnium, judicii non reperit veritatem, sed absque ulla culpa seditione Judæorum et Pilati voce damnatus est.

Generationem ejus quis enarrabit?] Aut de divinitate ejus accipiendum est quod impossibile sit divinæ nativitatis nosse mysteria; de qua Pater loquitur: Ante luciferum genui te. Aut de partu Virginis, quod difficulter possit exponi. Cujus rationem Mariæ quærenti, per angelum dicitur: Spiritus Sanctus superveniet in te. Ut vel ab angelo, vel ab evangelista tantum nativitatis ejus sacramenta dicantur; cujus narrator rarissimus est.

Quoniam tolletur a terra vita ejus.] Ut nequaquam in terra, sed in cœlo viveret.

Aperiens autem Philippus os suum, &c.] Philippus interpretatur os lampadis, pulcherque est sensus quod os lampadis suum aperiret os, dum obscura prophetiæ in scientiæ lucem proferret. Quamvis et juxta historiam possit ista circumlocutio designare aliquanto longiorem futurum tunc esse ejus sermonem.

Venerunt ad quandam aquam.] Est hodieque Bethsoro vicus in tribu Juda, euntibus ab Eliæ Chebron in vigesimo lapide. Juxta quem fons ad radices montis ebulliens; ab eadem in qua gignitur sorbetur humo. In hoc est eunuchus a Philippo baptizatus.

Qui prohibet me baptizari? Et jussit stare currum, &c.] Hic alia translatio juxta Græcum exemplar aliquot versus plus habet, ubi scriptum est, Ecce aqua, quis prohibet me baptizari? Dixit autem ei Philippus, Si credis ex toto corde tuo, salvus eris. Respondens autem dixit, Credo in Christum Filium Dei. Et jussit stare currum, et cætera. Et hos

ergo versiculos credo primum a nostro quoque interprete translatos, sed scriptorum vitio post ea fuisse sublatos.

Spiritus Domini rapuit Philippum.] Sunt qui hæc angelum in Spiritu Sancto fecisse testantur, ut Hieronymus prodit.

Evangelizabat civitatibus cunctis donec veniret Cæsaream.] Cæsaream Palæstinæ dicit, ubi infra domum habuisse describitur; quæ usque hodie demonstratur, nec non et cubiculum quatuor filiarum ejus virginum prophetantium.

### IN CAP. IX.

Saulus autem adhuc spirans minarum, &c.] Præsentes videlicet cædibus afficiens, et minis deterrens absentes.

Saule, Saule, quid me persequeris?] Non dixit, Quid persequeris membra mea; sed quid me persequeris, quia ipse in corpore suo quod est ecclesia, adhuc patitur iniquos. In cujus etiam membris beneficia collata, sibi facta esse denuntiat, cum ait: Esurivi, et dedistis mihi manducare. Et exponendo subjunxit, Quamdiu uni ex minimis meis fecistis, mihi fecistis.

Ego sum Jesus quem tu persequeris.] Non dixit, Ego sum Deus, ego sum Filius Dei, sed humilitatis (inquit) meæ infirma suscipe, et tuæ superbiæ squamas depone.

Surge et ingredere civitatem, et dicetur tibi quid te oporteat facere.] Non continuo quæ essent facienda monstravit, sed in civitate postmodum audienda præmonuit, ut tanto post in bonis solidius staret, quanto prius funditus eversus a pristino errore cecidisset.

Apertisque oculis nihil videbat.] Nequaquam potuisset bene rursus videre; nisi prius excæcatus fuisset bene, et propriam sapientiam qua perturbatur excludens, fidei se per cuncta committeret.

Et erat tribus diebus non videns.] Quia Dominum non crediderat tertia die mortem resurgendo vicisse, suo jam instruitur exemplo, qui tenebras triduanas luce reversa mutaret.

Ego enim ostendam illi, quanta oporteat eum pro nomine meo pati.] Non debet (inquit) quasi persecutor timeri, sed potius quasi frater amplecti, qui adversa quæ sanctis intulerat, promptus est sustinere cum sanctis.

Et confestim ceciderunt ab oculis ejus tanquam squamæ.] Draconis omne corpus dicitur squamis esse contectum. Quia ergo Judæi serpentes et genimina viperarum sunt vocati, qui illorum perfidiam sectabatur, quasi pelle serpentina oculos cordis obtexerat. Sed cadentibus sub manu Ananiæ ab ejus oculis squamis, monstratur in facie quod verum lumen jam recepit in mente.

Accipientes autem eum discipuli ejus nocte.] Id est discipuli Christi. In Græco enim non est additum ejus, sed tantummodo discipuli, ut generaliter Christi vel ecclesiæ intelligantur. Nondum enim Paulus discipulos fecisse legitur, sed solum Judæos confudisse qui habitabant Damasci.

Per murum dimiserunt eum, submittentes in sporta.] Hoc effugii genus hodieque servatur in ecclesia, quando quis antiqui hostis insidiis vel hujus seculi laqueis circumfusus, spe fideique suæ minime salvatur. Murus enim Damasci, quæ sanguinem bibens interpretatur, adversitas seculi est. Rex Areta, qui interpretatur descensio, diabolus intelligitur. Sporta, quæ juncis palmisque solet confici, fidei speique conjunctionem designat. Juncus enim viriditatem fidei, palma spem vitæ æternæ significat. Quisquis ergo se muro adversitatis videt cinctum, sportam virtutum qua evadat, festinus ascendat.

Cum autem venisset in Hierusalem, tentabat jungere se discipulis.] Non eum mox baptizatum credamus venisse ad apostolos Hierusalem: sed sicut ipse Galathis scripsit, primo abiisse in Arabiam, et iterum reversum esse Damascum. Deinde post tres annos venientem Hierosolymam vidisse Petrum, et mansisse apud eum diebus quindecim. Alium autem apostolorum vidisse neminem, nisi Jacobum fratrem Ac deinde, sicut et Lucas exseguitur, ve-Domini. nisse in partes Syriæ et Ciliciæ. Utrum autem prima an secunda vice Damasci insidias pertulerit, non facile patet. Nam et secunda intelligi potest, ex eo quod dicitur, multis diebus impletis consilium fecisse Judæos eum interficiendi. Idcirco autem Lucas Arabiam prætermittere videtur, quod ibi minime prædicaverit, juxta quod ipse in sequentibus Agrippæ regi loquens ait: Quia Damasci primum, et Hierosolymis, et in omni regione Judææ, et gentibus prædicabam.

Barnabas autem apprehensum illum duxit ad apostolos.] Hic est Barnabas ille Cyprius genere, Levites, qui supra, pretium agri sui ad pedes apostolorum attulisse memoratur.

Loquebatur quoque et disputabat cum Græcis.] Nota quod Græcos in Hierusalem, Judæos in Damasco, quæ gentilium est civitas, docuerit, ne forte hoc significet, gentiles in civitatem Dei adjuvandos, et Judæos in perfidiam gentium esse lapsuros. Juxta quod Esaias ait: Et vertetur Libanus in Chermel, et Chermel in saltum reputabitur.

Invenit autem ibi hominem quendam nomine Ænæam, &c.] Æneas iste genus significat humanum, infirmorum prius delectatione languescens, sed aposto-

lorum opere et ore sanatum. Quia etenim mundus ipse quatuor plagis sublimatur, et cursus seculi annuis quatuor temporibus variatur, quicunque præsentia labentiaque gaudia complectitur, quasi bis quaternario annorum numero, grabato sternitur enervis. Grabatum quippe est ipsa segnities ubi requiescit animus æger et infirmus, id est in voluptate corporis et omni delectatione seculari.

Ænea, sanat te Dominus Jesus Christus: surge, et sterne tibi.] Quem de paralysi curaverat, mox surgere et sternere sibi præcepit, spiritualiter insinuans, ut quisque fidei solidamentum in corde perceperit, non solum torporem in quo fessus jacuerat discutiat, sed etiam bona opera in quibus requiescere valeat paret.

In Joppe autem fuit quædam discipula nomine Tabitha, &c.] Id es damula vel caprea. Significat autem animas virtutum studio sublimes, sed hominum opinione contemptibiles. Neque enim beatus Lucas interpretationem nominis augeret, nisi magnum ei mysterium inesse cognosceret. Damula quippe vel caprea, animalia sunt natura similia, sed magnitudine differentia, quæ morantur in excelsis montibus, et quamvis de longinquo, vident tamen omnes qui veniunt. Unde et ab acumine cernendi, Græce Dorcades vocantur. Sic nimirum sancti meritis operum in excelsis habitantes mentis contemplatione et supernis sagaciter intendunt, et suimet cauta circumspectione semper invigilant. Nam quod munda quidem hæc animalia juxta legem, sed timida sunt et imbellia, juxta quod naturam eorum exprimens Martialis ait.

Dente timetur aper, defendunt cornua cervum; Imbelles damæ, quid nisi præda sumus?

nonne manifeste significat eos qui simpliciter vi-

vere, discretoque gressu actionis quasi fissa ungula incedere, et verbum Dei continua meditatione ruminare satagunt? Qui si vel ignorantia forte, vel infirmitate mortem incurrerint spiritualem, pro intentionis tamen rectæ integritate resuscitari merentur, sicut Petro ipsi contigisse probatur, cui rectissime quod de Dorcade scriptum est, aptari potest.

Factum est autem in diebus illis, ut infirmata moreretur.] Sancti enim cum per fragilitatem naturæ
mortalis aliqua delinquunt, quasi in diebus operum
bonorum casu subitæ infirmitatis occumbunt. Sed
cum mox lacrymis insistunt, spem recuperandæ virtutis ascendunt, sanctorum auxilia invocant, et sua
quæ intermiserant bona acta recogitant, faciunt profecto quod sequitur:

Quam cum lavissent, posuerunt eam in cœnaculo.] Et cætera quæ de Petri evocatione et eleemosynarum Dorcadis ostensione narrantur.

Et circumsteterunt illum omnes viduæ flentes.] Viduæ sunt piæ cogitationes animæ pænitentis, quæ sensus pristini vigorem quasi viri regimen ad tempus omiserant, quæ pro anima delinquente necesse est suppliciter exorent.

Et ostendentes ei tunicas et vestes quas faciebat illis Dorcas.] Non suis pro defuncta vocibus, sed ipsius precabantur operibus, quoniam eleemosyna non solum a secunda, sed et a prima morte liberat.

Dixit, Tabitha, surge, &c.] Justissimus ordo resurgentis, ut prius oculos mentis aperiat, et agnita deinde Petri voce resideat, lumen suæ circumspectionis quod perdiderat recipiat, et ad doctrinam eorum qui se adjuverant, vivat.

Dans autem illi manum erexit eam.] Contacta Petri manu Tabitha resurgit, quia languescens anima peccatis, nullo melius ordine quam sanctorum exemplis convalescit.

#### IN CAP. X.

Vir autem quidam erat in Cæsarea nomine Cornelius, &c. | Non virtutibus ad fidem, sed fide pertingitur ad virtutes, ut beatus papa Gregorius exponit. Cornelius enim (inquit) cujus eleemosynæ ante baptismum angelo teste laudatæ sunt, non operibus ad fidem, sed fide venit ad opera. Si enim Deo vero et ante baptismum non crediderat, quem orabat? vel quomodo hunc omnipotens Deus exaudierat, si non ab ipso se in bonis perfici patebat? Sciebat ergo Creatorem omnium Deum, sed quia ejus omnipotens Filius incarnatus esse ignorabat fidem habuit, cujus orationes et eleemosynæ placere potuerunt. autem actione promeruit, ut Deum perfecte cognosceret, et de unigenito ejus, incarnationis mysterium crederet, quatenus ad sacramentum baptismatis perveniret. Per fidem ergo venit ad opera, sed per opera est solidatus in fide.

Vidit in visu manifeste quasi hora nona diei, &c.] Bene oraculum baptismi petendi hora nona accipit, quia in morte ipsius qui hora nona spiritum tradidit, erat baptizandus.

Et nunc mitte viros in Joppen.] Cum eleemosynis precibusque susceptis, mox doctor salutis accersiri jubetur, manifeste innuitur, quod eleemosynis illis ac precibus plenam suæ salutis cognitionem a Domino quæsierit.

Vocavit duos domesticos suos, et militem metuentem Dominum.] Tres misit ad Petrum Cornelius, quia creditura gentilitas apostolicæ fidei Europam, Asiam, Africamque subegit, partim studiis militaribus, hoc est instantia prædicandi, partim domesticis negotiis occupandas. Notaque, quod unus miles et duo domestici mittantur. Quanto enim fortiores, tanto

pauciores in ecclesiæ membris invenies, plures qui audire verbum, quam qui dicere sciant.

Ascendit Petrus in superiora.] Significat ecclesiam, relictis terrenis cupiditatibus, conversationem in cœlis habituram.

Ut oraret circa horam sextam.] Sexta hora Petrus inter medias preces esurit, salutem utique mundi quem Dominus sexta ætate seculi quærere et salvare venerat. Quod et ipse voluit indicare, cum eadem hora diei super Samaritanæ puteum sitiebat.

Et descendens vas quoddam velut linteum magnum.]
Vas illud ecclesiam significat incorruptibili fide præditam. Linteum enim tinea non consumit, quæ vestes alias corrumpit. Et ideo qui vult ad mysterium ecclesiæ catholicæ pertinere, excludat de corde suo corruptionem malarum cogitationum, et ita incorruptibiliter firmetur in fide, ut pravis cogitationibus tanquam a tineis non rodatur in mente. Aliter. Tinea hæreticus est vestimentum Domini corrumpere volens, sed dispensante Domino non valens. Quod etiam in tunica illa Domini figuratum est, quam milites scindere non audebant.

Quatuor initiis submitti de cœlo in terram.] Quatuor initia quibus linteum dependebat, quatuor plagas orbis terrarum designant, quibus extenditur ecclesia. Ipsa est enim civitas Dei nostri in monte sancto ejus, dilatans exultationes universæ terræ. Quod enim de cœlo submittitur, indicat eam sola supervenientis Spiritus Sancti gratia servari pariter atque augeri. Unde dicit in Apocalypsi Joannes: Vidi civitatem sanctam Hierusalem novam, descendentem de cœlo a Deo. Possunt etiam quatuor initiis, evangelistæ figurari, per quos ecclesia cœlesti munere imbuitur atque sublimatur.

In quo erant omnia quadrupedia et serpentia terræ
VOL. XII.

et volatilia cœli.] Animalia illa, omnes gentes sunt erroribus immundæ, sed trina submersione, id est mysterio Sanctæ Trinitatis in baptismo mundatæ, quæ hominis imaginem relinquentes, bestiarum ac serpentium sumpsere figuras. Unde ad Herodem propter dolosam malitiam dicitur: Ite, dicite vulpi illi. Et ad Pharisæos: Genimina viperarum. Et ad libidinosos: Equi insanientes in fæminas facti sunt. Et de impudentibus: Nolite dare sanctum canibus. Et de voluptuosis: Neque mittatis margaritas vestras ante porcos. Et de superbis simul ac dolosis: Vulpes foveas habent, et volucres cœli nidos. Et in commune de omnibus: Et homo cum in honore esset, id est ad imaginem Dei factus, non intellexit, comparatus est jumentis insipientibus. Verum autem, id est incorruptum hominem, Salomon ostendit dicens: Deum time, et mandata ejus observa. Hoc est enim omnis homo.

Surge, Petre, occide, et manduca.] Surge, inquit, ad evangelizandum præparare. Occide in gentibus quod fuerant, et fac quod es. Qui enim manducat cibum foris positum, in suum corpus trajicit. Præcipit ergo ut nationes per incredulitatem ante foris positæ, interfecta præterita vita societati ecclesiæ, quam significat Petrus, inserantur. Juxta quod de seipso Paulus apostolus ait: Ego enim per legem legi mortuus sum, ut Deo vivam et Christo. Et iterum: Vivo autem jam non ego, vivit vero in me Christus. Qui vero ab hæreticis circumveniuntur, quasi vivi devorantur a morte.

Quia nunquam manducavi omne commune et immundum.] Populus Judæorum partem Dei esse se jactans, communes cibos vocat, quibus omnes utuntur homines. Verbi gratia, suillam carnem, ostreas, lepores, et istiusmodi animantia quæ ungulam non findunt,

nec ruminant, nec squamosa in piscibus sunt. Immundi vero cibi dicuntur, bestiarum vel reptilium carnes, nulli mortalium comestibiles.

Hoc autem factum est per ter.] Quia per quatuor partes orbis terrarum mysterium Sanctæ Trinitatis a duodecim apostolis prædicandum erat, ideo quatuor lineæ tertia vice de cœlo demissæ sunt. Sive ut beatus Ambrosius interpretatur, tertio repetita figura operationem Trinitatis expressit. Et ideo in mysteriis interrogatio trina defertur, et confirmatio trina celebratur, nec potest quis nisi trina confessione purgari. Unde et ipse Petrus in Evangelio, tertio interrogatur, utrum diligat Dominum, ut trina responsione vincula quæ Dominum negando ligavit, Hæc opportune Petro ostensa sunt, cum Cornelius gentilis ad exhibendum eum mitteret, ne dubitaret incircumcisis Christianam tradere fidem. Erat enim ex illis animantibus, evangelio vase monstratis. Unde et a Spiritu Sancto hoc idem facere confirmatur.

Et statim receptum est vas in cælum.] Post trinam submissionem linteum cælo recipitur, quia post hujus seculi conversationem, qua per fidem et baptismum mundata peregrinatur ecclesia, cælestis inhabitatio felix et æterna sequitur.

Dixit Spiritus ei : Ecce viri tres quærunt te.] In mente hæc ab Spiritu, non in aure carnis audivit.

Surge itaque et descende, et vade cum eis.] Descendere de tecto, et ad prædicandum ire jubetur, ut ecclesia Dominum non solum alta subeundo speculetur, sed eundem etiam infirmis quibusque, et quasi adhuc exterius positis, sed tamen ostium Simonis, id est obedientiæ pulsantibus. ad activam vitam redeundo, velut e lecto surgendo prædicet. Juxta quod Dominus ait: Videbitis cælum apertum, et angelos

Dei ascendentes et descendentes super Filium hominis. Cujus bene domus juxta mare posita memoratur. Mare enim fluctivagos seculi tumultus furoresque designat, ubi homines improbi quasi pisces avidissimi sese invicem persequuntur et devorant. Sanctorum vero conversatio in cœlis est, qui etsi terrestris domus hujus habitationis dissolvatur, ædificationem ex Deo habent, domum non manufactam, æternam in cœlis.

Ecce ego sum quem quæritis: quæ causa est propter quam venistis?] Spiritus ei adesse milites dixit, et qua causa venerant, tacuit, quia ad conservandam humanæ mentis humilitatem, aliquando prophetiæ Spiritus ex parte tangit, et ex parte non tangit.

Et factum est, cum introisset Petrus, obvius ei venit Cornelius, &c.] Gestu corporis præmonstrat Cornelius, quid intus in corde devotionis habuerit. Obviam enim suo doctori venit auditor; qui mundo pectore, et intenta sedulus aure, atque inhianti desiderio verbum fidei suscipit. Nam qui tarde ad credendum pertrahitur, quasi a doctore jacens erigitur. Sed qui de suæ vitæ maculis erubescens, procidendo in faciem, humilitatis pariter et pudoris indicia præfert, jure a suo præceptore meretur erigi.

Petrus vero levavit eum, dicens, Surge; et ego ipse homo sum.] Communionem quippe æqualitatis meruit sanctitas actionis: nam in Ananiæ et Sapphiræ culpa, zelus ultionis jus aperuit potestatis.

Et mihi ostendit Deus, neminem communem aut immundum dicere hominem.] Hoc utique tunc ostendit, cum vox angelica sonuit, Quæ Deus purificavit, tu ne commune dixeris.

A nudiusquarta die usque in hanc horam, orans eram hora nona, &c.] In Græco et in quibusdam Latinis codicibus ita scriptum est: A quarta die usque ad hanc horam eram jejunans, et orans a sexta hora usque ad nonam, et ecce vir, et cætera. Multum decebat illum exaudiri, qui instantiam deprecandi tribus horis continuans, a sexta pertrahebat ad nonam. Quo tempore Dominus ipse quem rogabat, pro totius mundi salute extensis in cruce manibus orabat.

Verbum misit filiis Israel, annuncians pacem per Jesum Christum, &c.] In hoc apparet (inquit) Deum acceptorem non esse personarum, quia Filium suum unigenitum, qui et Dominus omnium atque conditor est, cum genere humano pacem facere misit, in cujus nomine, prophetis attestantibus, remissionem peccatorum non Judæi tantum, sed omnes qui credunt accipiant.

Vos scitis, quod factum est verbum per universam Judæam, &c.] Breviter omnia quæ in symbolo dicuntur, complexus est, quod Jesus sit Christus, quod omnium Dominus, quod mundum Deo reconciliare missus, quod Joannis voce præconatus, quod Spiritu Sancto perunctus, quod Deo inhabitante per miracula declaratus, quod crucifixus, et a mortuis suscitatus, suisque manifestatus, quod Judex omnium in fine venturus, quodque etiam ecclesiam suam per fidem totum sit dilaturus in orbem.

Quomodo unxit eum Deus Spiritu Sancto et virtute.] Alia editio dicit, Sicut unxit eum Deus. Prædicavit ergo Joannes Jesum; sicut unxit eum Deus Spiritu Sancto, tunc utique cum dicebat: Ipse vos baptizabit in Spiritu Sancto. Et iterum: Quia vidi Spiritum descendentem quasi columbam super eum. Unctus est ergo Jesus non oleo visibili, sed dono gratiæ, quod visibili significatur unguento, quo baptizatos ungit ecclesia. Nec tamen tunc unctus est Spiritu Sancto, quando super eum baptizatum velut columba descendit. Tunc enim corpus suum, id est,

ecclesiam suam præfigurare dignatus est, in qua præcipue baptizati Spiritum Sanctum accipiunt. Sed ista mystica et invisibili unctione tunc intelligendus est unctus; quando verbum Dei caro factum est, id est, quando humana natura sine ullis præcedentibus bonorum operum meritis Deo Verbo est in utero virginis copulata, ita ut cum illo fieret una persona. Ob hoc confitemur eum natum de Spiritu Sancto et Maria virgine.

Quoniam Deus erat cum illo.] Id est, Pater cum Filio. Melius est enim sic intelligere, quam divinitatem Filii cum homine quem assumpsit cohabitantem significari, ne Christi personam geminare, et in Nestorii dogma cadere videamur.

Nobis qui manducavimus et bibimus cum illo, &c.] Hic beatus Petrus quod in evangelio non recitatur exponit; post resurrectionem scilicet se bibisse cum Domino. Nisi forte illic credamus indicatum ubi ait, Donec illud bibam vobiscum novum in domo Patris mei.

Adhuc loquente Petro verba hæc, cecidit Spiritus Sanctus super omnes, &c.] Ne baptisma gentibus tradere dubitetur, Spiritus Sancti testimonio confirmatur, ipsas lavacri aquas quas sanctificare solet, novo ordine præcurrentis: quod semel in testimonium fidei gentium, nunquam vero in Judæis evenisse reperitur.

Et jussit eos in nomine Jesu Christi baptizari, &c.] Cum ecclesiæ regula sit, fideles in nomine sanctæ Trinitatis baptizari, quæritur quomodo Lucas per totum libelli hujus textum, non aliter quam in nomine Jesu Christi baptismum dari testetur? Quod ita beatus Ambrosius solvit, quod per unitatem nominis impletum mysterium sit. Quia sive Christum dicas; et Deum Patrem a quo unctus est Filius, et ipsum qui unctus est Filium, et Spiritum quo unctus

est, designasti. Scriptum est enim: Jesum a Nazareth, quomodo unxit eum Deus Spiritu Sancto. Sive Patrem dicas, et Filium ejus, et Spiritum oris pariter indicasti, si tamen id etiam corde comprehendas. Sive Spiritum dicas, et Deum Patrem a quo procedit Spiritus, et Filium, quia Filii quoque est Spiritus, nuncupasti. Unde ut rationi copuletur auctoritas, in Spiritu quoque recte baptizari nos posse, Scriptura indicat, dicente Domino: Vos autem baptizabimini Spiritu Sancto. Et Apostolus ait: Omnes enim in ipso corpore, in uno spiritu baptizati sumus. Aliter: Præcipue congruit nos in nomine Domini Jesu Christi baptizari, quoniam, sicut Apostolus ait, Quicunque baptizati sumus in Christo Jesu, in morte ipsius baptizati sumus, &c.

## IN CAP. XI.

Et vidi quadrupedia terræ, et bestias, &c.] Miror-quomodo hæc quidem super escis quibusdam veteri lege prohibitis, nunc vero manducandis, interpretantur; cum nec serpentes vel reptilia possint edi, nec ipse Petrus sic intellexerit, sed omnes homines æqualiter ad Christi evangelium provocari, nullumque secundum naturam esse pollutum. Neque enim quare bestias comederit, sed quare gentibus communicaverit, increpatus, mysterium hujus visionis exposuit.

Venerunt autem mecum et sex fratres isti.] Pulchre septenario fratrum numero teste, gratia Spiritus Sancti septiformis effusa est. Aliter. Quia sex diebus est mundus iste formatus, per sex fratres opera perfecta monstrantur. Qui bene doctorem comitantur, quando suis auditoribus inter verba exhortationis exempla perfectæ demonstrant operationis.

Et glorificaverunt Deum, dicentes, Ergo et gentibus Deus pænitentiam ad vitam dedit.] Hoc est quod in beati Job libro legimus: Ab aquilone aurum veniet, et ad Deum formidolosa laudatio. Quia prius frigido gentium pectore splendor fidei exortus est, et pro eodem inopinata fide Judæa Deum tremendo glorificat.

Perambulaverunt usque Phænicem, et Cyprum, et Antiochiam, &c.] Hinc jam post revelationem sindonis evangelicæ, in qua molliter superna spe animalia sancta quiescerent, res ecclesiæ crescere cæperunt, cum per exteras provincias, insulas, et civitates, non solum Judæis, sed et gentibus evangelium prædicatur.

Profectus est autem Tarsum, ut quæreret Saulum.] Dictum est enim supra, quia de Hierosolymis Saulus clam mitteretur Tarsum.

Et surgens unus ex eis, nomine Agabus, &c.] Agabus potest nuntius tribulationis interpretari, qui secundum nomen suum et hic famem generalem, et infra Paulo Apostolo vincula prophetat.

Proposuerunt in ministerium mittere habitantibus in Judæa fratribus.] Sciebant in Judæa, et maxime Hierosolymis, famem acrius sævituram. Ubi pauperes erant sanctorum, qui rebus suis, domibus, agrisque venditis, pretia deferentes apostolis, pecuniis acquirendis non multum ulterius vacabant. Sed et nonnulli pro confessione fidei, ab ipsis Judæis incredulis propria substantia mulctabantur ablata. Quibus dicit Apostolus: Et rapinam bonorum vestrorum cum gaudio suscepistis. Hos inter eleemosynarios religiosum Helenæ Adiabenorum reginæ factum memoratur, quæ comparatis ab Ægypto frumentis, Hierosolymitarum necessitatibus largissime ministravit. Unde et honorificam ante portas ejusdem urbis meruit sepulturam.

### IN CAP. XII.

Fodem autem tempore, misit Herodes rex manus.] Non famis videlicet tempore, quam quarto Claudii anno factam historiæ referunt, cum Herodes tertio eiusdem sit anno defunctus, sed illo haud dubie tempore, quo oblationes Hierosolymam deferebantur. Non autem putemus Herodem qui tetrarcha erat, postea regem factum, hoc capitulo designatum. Refert enim Josephus, Caium imperio suscepto continuo Judæorum principatum huic Herodi filio Aristoboli, quem tamen ille Agrippam nominat, tradidisse, simul et Philippo ac Lysaniæ tetrarchias. Quarto autem, id est, ultimo imperii sui anno, Herodi eidem pariter contulisse. Ipsum vero Herodem qui vel in Joannis nece auctor extiterat, vel in passione Domini interfuerat, multis excruciatum morbis exilio damnasse perpetuo. Porro hunc Herodem sive Agrippam, tertio Claudii anno, sui vero regni septimo, ab angelo percussum, regnum Agrippæ filio reliquisse. Aristobolus autem quem dixit, ipse est qui a patre perfido, id est, Herode seniore, sub quo Dominus natus est, cum fratre Alexandro fuerat interfectus.

Occidit autem Jacobum fratrem Joannis gladio.]
De quo Jacobo Clemens Alexandrinus historiam quamdam dignam memoria refert. Et is (inquit) qui obtulerat eum judici ad martyrium (Jacobum scilicet), motus etiam ipse confessus est se esse Christianum. Ducti sunt autem ambo pariter ad supplicium. Et cum ducerentur in via, rogavit Jacobum dari sibi remissionem. At ille parumper deliberans: Pax tibi, inquit. Et osculatus est eum. Et ita ambo simul capite plexi sunt.

Tradens quatuor quaternionibus militum.] Sicut

centurio centum, ita quaternio militum sub se milites habebat.

Percussoque latere Petri, suscitavit eum.] Percussio lateris, commemoratio passionis Christi est, de cujus vulnere salus nostra profluxit. Et nobis quoque pressurarum catena retentis, tale solatium ipse reddit Apostolus Petrus dicens: Christo igitur passo in carne, et vos eadem cogitatione armamini.

Præcingere, et calcea te caligas tuas.] Et prophetas et apostolos cingulis usos fuisse legimus, cujus sibi Petrus ligamenta propter rigorem carceris ad horam laxaverat, ut tunica circa pedes demissa frigus noctis utcunque temperaret, exemplum præbens infirmis, cum vel molestia corporali vel injuria tentemur humana, licere nobis aliquid de nostri propositi rigore laxare. Et quia dictum est, Sint lumbi vestri præcincti, et calceati pedes in præparatione evangelii pacis, spiritualiter virtutum, verbique prædicandi resumere jubetur insignia.

Venerunt ad portam ferream, que ducit ad civitatem.] Angusta imo ferrea erat porta que ducit ad Hierusalem coelestem, sed apostolorum vestigiis nobis est jam facta meabilis, qui sanguine proprio ferreum vicerunt osteum. De hoc Arator:

Ferrea, quid mirum, si cedunt ostia Petro? Quem Deus æthereæ custodem deputat aulæ, Ecclesiæque suæ faciens retinere cacumen Infernum superare jubet.

Et Petrus ad se reversus.] Id est a contemplationis culmine ad hoc regressus, quod in intellectu communi et prius fuit.

Processit puella ad audiendum.] Et Dominum de tumuli claustris egressum prima mulier discipulis nuntiavit, ut ubi abundavit peccatum, superabundaret gratia. Illi autem dicebant, Angelus ejus est.] Quod unusquisque nostrum habeat angelum, et in libro Pastoris, et in multis Sanctæ Scripturæ locis invenitur. Nam et Dominus de parvulis: Angeli, inquit, eorum semper vident faciem Patris mei. Et Jacob de se loquitur: Angelus qui eruit me de cunctis malis. Et hic discipuli angelum apostoli Petri venire credebant.

Descendensque a Judæa in Cæsaream.] Quamvis juxta situm locorum Cæsaream Philippi dicere videatur, eo quod hæc sicut et Tyrus et Sidon urbs sit Phænicis, Josepho tamen exponente discimus hæc in Cæsarea Palæstinæ gesta, quæ quondam Turris Strationis dicta est, et est in confinio Phænicis et Palæstinæ, in littore maris magni sita.

Postulabant pacem, eo quod alerentur regiones eorum ab illo.] Necessariam habebant vicini regis amicitiam, eo quod illorum regio valde angusta, et Galilææ Damascique pressa finibus esset. Unde nec ipsa metropolis eorum Tyrus tantas habebat opes de terra sua, ut totius orbis esse possit emporion, quantas de subjectione navium. Est autem maxime purpuræ conchyliorumque ferax.

Confestim autem percussit eum angelus Domini.] Consonanter etiam Josephus: Dum impietatem (inquit) illicitæ adulationis non exhorreret, respiciens paulo post imminentem atque insistentem capiti suo videt angelum: eumque sensit continuo exitii sui ministrum, quem prius noverat provisorem bonorum. Et paulo post: Verum continuis quinque diebus ventris doloribus cruciatus, vitam violenter abrupit.

#### IN CAP. XIII.

Segregate mihi Barnabam et Saulum in opus ad quod assumpsi eos.] Videtur Saulus juxta ordinem historiæ, tertio decimo post Domini passionem anno,

apostolatum cum Barnaba, Paulique accepisse vocabulum. Quartodecimo autem anno, juxta condictum Jacobi, Cephæ, et Joannis, ad gentium magisterium profectus est. Nec historia ecclesiastica repugnat, dicens, apostolis fuisse præceptum, ut duodecim annis prædicarent in Judæa.

Prædicabant verbum Dei in synagogis Judæorum.] Propter ignaros locorum semel annotandum credidi. Ubicunque synagogam Judæorum videris, scito in civitate gesta quæ dicuntur.

Cui nomen erat Barjeu.] Corrupte legitur Barjesu; cum Barjeu, id est maleficus, sive in malo, legi debeat, credo, quia nomen Jesu iisdem literis, sed nota superposita scribatur. Non enim convenit hominem flagitiosum et magum, filium Jesu, id est salvatoris, appellari: quem e contrario Paulus filium diaboli nuncupat.

Saulus autem, qui et Paulus, repletus Spiritu Sancto.] A Sergio Paulo proconsule, eo quod eum Christi fidei subegerit, Pauli sortitus est nomen. Et sequentia libelli hujus de Pauli miraculis agunt. Oportuit enim, ut ipse consummationem apostolicis actibus daret, quem diu contra stimulos recalcitrantem Dominus elegisset.

Ecce manus Domini super te, et eris cæcus.] Sciebat apostolus, sui memor exempli, de tenebris oculorum mentis posse resurgere ad lucem. Nec enim merebatur habere carnis oculos, qui mentis oculos aliis auferre laborabat.

Venerunt Antiochiam Pisidiæ.] Duæ Antiochiæ civitates sunt, una in Syria cæle, a Seleuco rege condita, quæ Rebla ante vocabatur, cui Daphnen fontem proximum dicunt, ejusque illam aquis abundantissimis perfrui, in qua primum cognominati sunt discipuli Christiani. Altera autem Antiochia, de qua nunc dictum est, in provincia Pisidiæ.

Sorte distribuit eis terram eorum, quasi post quadrin-

gentos et quinquaginta annos.] Dixerat Deus ad Abraham, quia erit semen ejus accola in terra aliena annis quadringentis. Et iterum ait, quia in Isaac vocabitur tibi semen. Ab exortu ergo seminis, usque ad exitum Israel ex Ægypto, fuerunt (ut Exodus scribit) anni quadringenti quinque. His adde annos quadraginta in deserto, et quinque in terra Chanaan, quibus actis videtur terra quievisse a præliis, et sors fuisse missa, et invenies annos quadringentos quinquaginta.

Et dedit Deus illis Saul—annis quadraginta.] Credo quia liber Regum non aperte quot annis Saul regnaverit, exponit, apostolum vulgo loquentem, hoc quod fama crebrior haberet, dicere voluisse. Sed quærentes sollicite ibidem, sicut et Chronicorum libri testantur, invenimus Samuel et Saul annis quadraginta Israeli præfuisse. Factum est enim, inquit, quadringentesimo octogesimo anno egressionis filiorum Israel ex Ægypto, cæpit Salomon ædificare templum Domino, anno quarto regni sui. Cum vero ad trecentos nonaginta sex annos, quibus judices præfuerunt, ut eorum liber indicat, quadraginta David et Salomonis quatuor adjicies, restant quadraginta, quorum (ut Josephus testis est) Samuel viginti, et Saul alios totidem in regimine transegerunt.

Quoniam hanc Deus adimplevit filiis nostris, resuscitans Jesum, &c.] Non est putandum hoc exemplum Psalmi ad resurrectionem Christi, cujus proxime meminit, sed ad ipsam ejus incarnationem, de qua supra locutus est, pertinere. Nam sequens versiculus de resurrectione manifestissime testatur. Cum enim superius de incarnatione, passione, ac resurrectione illius ageret, voluit utraque pariter, datis de Psalmo testimoniis, astruere. Qui ergo, inquit, æternus es, ante secula filius, nunc in tempore natus apparebis. Quidam codices habent, Sicut in primo

Psalmo scriptum est. Quod ita exponitur, primum et secundum Psalmum compositos, qui et a beatitudine incipiat, et in beatitudinem desinat.

Quia dabo vobis sancta David fidelia.] Id est quæcunque David promisi, eadem vobis certissime fidelis sponsor implebo, Christum videlicet de ejus esse stirpe nasciturum. Sic enim Esaias novi testamenti mysteria prægustans, ait: Et constituam vobis testamentum æternum, sancta David fidelia. Quod in Hebraica veritate legitur: et feriam vobiscum pactum sempiternum, misericordias David fideles.

Secuti sunt multi Judæorum et colentium advenarum.] Melius legitur, Et colentium Deum, sicut in Græco vidimus. Significat autem eos qui natura gentiles erant, sed religione Judæi, quos Græce proselytos nuncupant.

Sic enim præcepit nobis Dominus: Posui te in lumen gentibus.] Quod Domino Christo specialiter dictum est, hoc jam sibi dictum arbitrantur apostoli, membra se videlicet illius esse recolentes, sicut etiam ipse propter ejusdem corporis unionem dixit: Saule, Saule, quid me persequeris?

At illi excusso pulvere pedum in eos, venerunt Iconium.] Pulvis juxta evangelii præceptum excutitur de pedibus in testimonium laboris sui, quod illorum civitatem ingressi sunt, et prædicatio apostolica ad illos usque pervenerit. Sive excutitur pulvis, ut nihil ab eis accipiant, nec ad victum quidem necessarium, qui evangelium spreverunt.

Discipuli quoque replebantur gaudio et Spiritu Sancto.] In Græco habetur, Discipuli autem: ut intelligamus Judæis fidem persequentibus, discipulos e contrario spirituali gaudio ditatos.

### IN CAP. XIV.

Ad iracundiam concitaverunt animas gentium adversus fratres.] Quod in Græco sequitur, Deus autem pacem fecit: quidam codices Latini minus habent. Et ibi, Erant evangelizantes, sequitur in Græco, Et commota est omnis multitudo in doctrina eorum.

Paulus autem et Barnabas morabantur in Lystris.] Et hi quoque versiculi in quibusdam nostris codicibus non habentur.

Et quidam vir Lystris infirmus pedibus sedebat, &c.] Sicut claudus ille quem Petrus et Joannes ad portam templi curarunt, salutem præfigurat Judæorum, ita et hic Lycaonius æger populum gentium longe a legis templique religione remotum, sed Pauli Apostoli prædicatione collectum. Dextras, inquit, dederunt mihi et Barnabæ societatis, ut nos in gentes, ipsi autem in circumcisionem. Sed et tempora expositioni conveniunt: nam ille primis fidei temporibus cum necdum gentibus verbum crederetur, hic vero Judæis ob perfidiam expulsis, et damnationis pulvere respersis, inter nova conversæ gentilitatis gaudia sanatur.

Et videns quia haberet fidem ut salvus fieret.] Et ille Judaico more pecuniam, iste autem ex fide salutem quærit ab apostolis.

Dixit magna voce, Surge super pedes tuos rectus.] In Græco exemplari legitur: Dixit magna voce, Tibi dico in nomine Domini Jesu Christi, surge super pedes tuos rectus. Hæc de translatione posuimus, ne codicum varietate stupefactus, quid verius sit ignores.

Dii similes facti hominibus descenderunt ad nos.] Stultus error gentilium, qui omne quod supra se vident, deos putant.

Et vocabant Barnabam Jovem.] Ob hoc videlicet, quia prior eorum esse videretur, Jovem namque divum patrem atque hominum regem putaverunt.

Paulum vero Mercurium, quoniam ipse erat dux verbi.] Quia Mercurium credebant eloquium linguamque præstare mortalibus. Unde et Mercurium quasi medio currentem, id est inter aures linguasque Latini nuncupabant. Græci autem  $E\rho\mu\tilde{\eta}\nu$ , hoc est interpretem appellabant.

Tauros et coronas ante januas afferens.] Tauros ad victimas, coronas vero ut vel faciem templi juxta ritum gentium ornaret, vel eis quasi diis immolaturus imponeret.

Conscissis tunicis suis exilierunt in turbas, &c.] Paventes scindunt vestimenta, quod deorum cultu honorarentur. Hoc enim facere consuetudinis Judæorum est, quoties aliquid blasphemum et quasi contra Deum audierint. Herodes autem quia non dedit honorem Deo, sed acquievit immoderato favori populi, statim ab angelo percussus est.

#### IN CAP. XV.

Statuerunt ut ascenderent Paulus et Barnabas, &c.]
De hac ascensione sua Paulus ipse scribit ad Galatas:
Deinde post annos quatuordecim ascendi Hierosolymam, cum Barnaba, assumpto et Tito, et contuli cum illis evangelium, quod prædico in gentibus. Ubi numerus ipse quem posuit, recensendus est annorum. Scimus enim Petrum et Paulum apostolos anno post passionem Domini trigesimo octavo, id est ultimo Neronis passos fuisse martyrium, et beatum Petrum Romæ viginti quinque annis episcopalem sedisse cathedram. Viginti quinque autem et quatuordecim, non triginta octo, sed triginta novem faciunt. Sequitur

ergo ut beatum Petrum eodem quartodecimo post Domini passionem anno, quo eum Hierosolymis alloquitur Paulus, quarto Claudii Cæsaris Romam venisse credamus. Simulque nisi fallor, ex hac positione beatum Paulum apostolum, eodem quo Dominus passus est et resurrexit anno, ad fidem venisse probatur.

Dicentes, quia oportet circumcidere eos.] Hoc errore decepti erant Galatæ, ut circumcisionem et legis ceremonias cum gratia baptismi crederent esse miscendas.

Fide purificans corda eorum.] Non ergo circumcisione carnis illos mundare opus est, quorum tanta fides corda purificat, ut etiam ante baptisma Spiritum Sanctum accipere mereantur.

Sed per gratiam Domini Jesu Christi credimus salvari, &c.] Si ergo et illi, id est, patres portare jugum legis veteris non valentes, per gratiam Domini Jesu Christi salvos se fieri crediderunt, manifestum est, quod hæc gratia esset, quæ antiquos justos vivere fecit: quia justus ex fide vivit. Ideo sacramenta esse potuerunt pro temporum diversitate diversa, ad unitatem tamen ejusdem fidei concordissime recurrentia.

Post hæc revertar, et ædificabo tabernaculum David, &c.] Tabernaculum David umbram legis significat, quæ traditionibus Pharisæorum corrupta et dilacerata, sed Domino revertente, id est, in carne apparente, a Deo spirituali est gratia erecta, ut non tantum Judæi, sed et cunctæ gentium nationes nomen ejus requirant.

Et suffocatis et sanguine.] Id est, a fundendo sanguine, vel manducando cum sanguine. Hæc quidem de gentili vita venientibus, pro ipsis fidei rudimentis et inveterata gentilitatis consuetudine concessa sunt,

VOL. XII.

sed ne putarentur eadem etiam perfectioribus sufficere, vigilanter adjunxit, atque ait:

Moyses enim a temporibus antiquis habet in singulis civitatibus qui eum prædicent in synagogis.] Id est etsi præceptorum nunc acerbitate non graventur a nobis, procedente tamen tempore dum frequentius ad lectionem legis prophetarumque convenerint, paulatim vitæ instituta et servandæ invicem dilectionis jura suscipient. Primitivam enim adhuc Judaizantem ecclesiam hæc sabbatis celebrasse perceptum est.

Visum est enim Spiritui Sancto et nobis.] Id est, placuit Spiritui Sancto, qui arbiter suæ potestatis existens ubi vult spirat, et ea quæ vult loquitur.

Placuit et nobis.] Non nostra sola voluntate, sed ejusdem Spiritus instinctu.

Paulus autem et Barnabas demorabantur Antiochiæ.] His diebus impletum est, quod Apostolus Paulus ait: Cum venisset Cephas Antiochiam, in faciem ei restiti.

Paulus autem rogabat non debere recipi eum.] Quoniam in ipsa se aciei fronte constituens, nimis tepide steterat, merito cum Paulus abjecit, ne illius quasi contagione vires corrumperentur aliorum.

Facta est autem dissensio.] Noli hoc delictum putare. Non enim commoveri malum est, sed irrationabiliter, nulloque justo flagitante negotio commoveri.

Et Barnabas assumpto Marco navigaret Cyprum.] Propter amatum sibi fratrem, et affinitate conjunctum, (leguntur enim fuisse consobrini,) Barnabas separatus a Paulo, patriam repetit insulam, et nihilominus evangelicæ prædicationis injunctum sibi opus exercuit.

### IN CAP. XVI.

Circumcidit eum propter Judæos qui erant in illis locis.] Non quod figuras legis, evangelii veritate lucente, quidpiam utilitatis crederet allaturas, sed ne per occasionem gentium Judæi a fide recederent: quibus tamen umbra vetus paulatim tollenda erat, sicut et gentibus morum pravitas antiquorum, ut supra dictum est. Istæ enim umbræ legales, quasi a Domino aliquando constitutæ, interdum ab apostolis sunt illis temporibus ob declinandam Judæorum perfidiam usurpatæ. Gentilis vero institutio, ut vere a Satana reperta, nunquam a sanctis est attacta.

Vetiti sunt a Spiritu Sancto loqui, &c.] Vere terribilis Dominus in consiliis super filios hominum. Iste se magistrum per omnia sequi promittit, nec permittitur; alter sequi jussus, nec ad patris sepulturam petitas accepit inducias. Invictus ac repugnans attrahitur Saulus. Cornelio precibus et eleemosynis insistenti, velut remunerationis vice via salutis ostenditur, et qui novit corda Deus, beneficii gratia doctorem ab Asia removit: ne si sanctum canibus detur, error cordis iniqui gravius de contempta prædicatione judicetur. Rursumque alia curante apostolo, legatus Macedo, quem angelum gentis illius credimus, micas sibi Dominici panis petit offerri.

Quæ est prima partis Macedoniæ civitas, colonia.] Colonia est, quæ defectu indigenarum novis cultoribus adimpletur. Unde et a cultu agri, colonia dicta est.

Puellam quandam habentem spiritum pythonem.] Quod pythonica divinatio gerat artis, in libro Regum invenimus; ubi rogante Saule pythonissa vel animam Samuelis, vel pro ea potius spiritum immundum

evocavit ab inferis. Quod magicæ phantasiæ genus ab Apolline Pythio repertum, atque ab ejus cognomine sic dicunt esse vocatum. Sed et Hebræum nomen congruit, qui Pythona os abyssi dicunt.

Isti homines servi Dei excelsi sunt.] Non voluntatis ista confessio est, quam præmium sequitur confitendi; sed timore Spiritus Sancti cogente, vera spiritus mendax loquitur, non ausus luce præsente suas ultra celare tenebras. Peccatori autem dicit Deus: Quare tu enarras justitias meas?

Ne corrumpamur amari Melle doli, si vera canit qui falsa ministrat, ut Arator ait.

Præcipio tibi in nomine Jesu Christi exire ab ea.] Barjeum, qui fidei impugnator erat, et artis infirmitate, et oculorum amissione cæcavit. Hanc vero, quæ perversa licet mente, vera tamen loquebatur, arte solummodo nefaria privare curavit. Quia enim indignum erat, ut verbum evangelii spiritus immundus annuntiaret, abscedere hunc et silere præcepit, quia dæmonia cum tremore debent Dominum confiteri, non autem laudare cum gaudio.

Et annuntiant morem quem non licet nobis suscipere neque facere, cum simus Romani.] De fide Jesu Christi dicunt, in cujus nomine pythonis spiritus exierat. Jam enim decreverant Romani, ne quis deus esset acceptus, nisi a senatu probatus.

Media autem nocte Paulus et Silas adorantes Deum, &c.] Devotio simul apostolici pectoris, et virtus exprimitur orationis, cum et illi hymnos in imo carcere cecinerint, et eorum laus terram carceris commoverit, et fundamenta concusserit, et aperuerit ostia, atque ipsas postremo vinculatorum catenas resolverit. Aliter. Quicunque fidelium omne gaudium existimat, cum in tentationes varias inciderit, libenterque gloriatur in infirmitatibus suis, ut inha-

bitet in eo virtus Christi, hic profecto cum Paulo et Sila inter carceris tenebras hymnizat, et cum Psalmista Domino decantat: Tu es mihi refugium a pressura quæ circumdedit me, exultatio mea.

Lavit plagas eorum, et baptizatus est ipse.] Pulchra rerum varietas. Quibus plagas vulnerum lavit, per eos ipse plagas criminis amisit.

## IN CAP. XVII.

Adaperiens et insinuans, quia Christum oportuit pati, &c.] Utrumque Pater de Scripturis insinuabat; quia et Christum pati et resurgere oporteret, et hæc eadem passio ac resurrectio ad nullum alium quam ad Jesum Nazarenum pertineret. Erant enim quidam Judæorum, sicut et hodie sunt ita perfidi, ut cum Christi passionem ac resurrectionem Scripturis insertam negare non possint, hæc tamen ad Jesum pertinere omnino negent, magisque Antichristum expectare, quam Jesum Christum credere velint. Et ideo Paulus non modo Christi mysteria prædicabat, sed hæc etiam in Christo Jesu consummata docebat.

Et de colentibus gentilibusque multitudo magna.] Id est, et de iis qui gentilem ritum judaismo mutaverant, et de iis qui omnino gentiles permanserant, multi ad Christum confluebant.

Hi autem erant nobiliores eorum qui sunt Thessalonicæ.] Animæ nobilitatem dicit, qua verbo audiendo scrutandoque instituerant.

Quidam autem Epicurei et Stoici philosophi disserebant cum eo.] Epicurei præceptoris sui tarditatem secuti, felicitatem hominis in sola corporis voluptate, Stoici vero in sola animi virtute posuerunt. Qui inter se quidem dissidentes apostolum tamen unanimiter impugnant, eo quod hominem sicut ex anima et corpore subsistere, ita in utroque doceret beatum esse debere; sed hoc nec tempore præsenti, nec virtute humana, sed gratia Dei per Jesum Christum in resurrectionis gloria perficiendum.

Quid vult seminiverbius hic dicere?] Recte seminiverbius, id est σπερμολόγος, vocatur, quia semen est verbum Dei. Et ipse Paulus Apostolus dicit: Si nos vobis spiritualia seminavimus, &c.

Inveni aram, in qua scriptum erat, Ignoto Deo.] Notus in Judæa Deus, sed non receptus. Ignotus in Achaia Deus, quamvis per multa quæsitus. Et ideo qui ignorat, ignorabitur; qui prævaricatur, damnabitur. Neutri immunes a culpa, sed excusabiliores qui fidem non obtulere Christo quem nesciebant; quam qui manus intulere Christo quem sciebant.

Deus qui fecit mundum, et omnia, &c.] Ordo diligenter apostolicæ disputationis est intuendus, qua ita apud gentiles tractatus seriem format, ut primum unum Deum auctorem mundi omniumque esse doceat; in quo vivimus, et movemur, et sumus, cujus et genus sumus, ut non solum propter munera lucis et vitæ, verum etiam propter cognationem quandam generis diligendum ostendat, deinde opinionem illam quæ est de idolis, aperta ratione devincat, quod totius mundi conditor et Dominus templis non possit includi saxeis, quod omnis beneficii largitor sanguine non egeat victimarum; quod hominum denique Creator et gubernator omnium non possit hominis manu creari: quod postremo Deus, ad cujus homo factus est imaginem, non debeat metallis existimari similis, erroris remedium docens esse studium pænitendi. Nam si primo destruere voluisset ceremonias idolorum, aures gentium respuissent. Cum ergo unum Deum esse persuaderet, tunc judicio ejus astruxit, per Christum nobis salutem datam, magis tamen eum hominem quam Deum nuncupans, incipiensque ab illis quæ gessit in corpore, et ea divina describens, ut plus quam homo fuisse videretur, victam unius virtute mortem, mortuumque ab inferis resuscitatum, (paulatim enim fides crescit,) ut cum supra hominem fuisse videretur, Deus esse crederetur. Quid enim interest, quo quisque credat ordine? Non in principiis perfecta quæruntur, sed de initiis ad ea quæ perfecta sunt pervenitur.

In ipso enim vivimus, et movemur, et sumus. Hic versus, quia difficilis intellectu est, beati Augustini verbis debet exponi. Ostendit, inquit, apostolus, Deum in his quæ creavit indesinenter operari. Neque enim tanquam substantia ejus sic in illo sumus, quemadmodum dictum est, quod habeat vitam in semetipso, sed utique cum aliud sumus quam ipse. non ob aliud in illo sumus, nisi quia id operatur. Et hoc est opus ejus quo continet omnia, et quod ejus sapientia pertendit a fine usque ad finem fortiter; et disponit omnia suaviter: per quam dispositionem in illo vivimus, et movemur, et sumus. Unde colligitur quod si hoc opus suum rebus subtraxerit, nec vivemus, nec movebimur, nec erimus. Et paulo post: Neque enim (inquit) cœlum et terra et omnia quæ in eis sunt, universa scilicet spiritualis corporalisque creatura, in seipsa manet; sed utique in illo de quo dictum est: In illo enim vivimus, et movemur, et sumus. Quia et si unaquæque pars potest esse in toto cujus pars est, ipsum tamen totum non est nisi in illo a quo conditum est. Idem beatus Augustinus alibi: Hoc (inquit) si secundum corpus diceret apostolus, etiam de isto corporeo mundo posset intelligi. Nam et in illo secundum corpus vivimus, et movemur, et sumus. Unde, secundum mentem quæ facta est ad ejus imaginem, debet hoc accipi excellentiore quodam eodemque non visibili, sed intelligibili modo. Nam quid non est in ipso, de quo divine scriptum est, Quoniam ex ipso, et per ipsum, et in ipso sunt omnia?

Sicut et quidam vestrorum poetarum dixerunt.] Hoc est quod alibi dicit: Nihil judicavi me scire inter vos, nisi Jesum Christum et hunc crucifixum. His enim qui prophetarum fidem non recipiebant, non Moysi, non Esaiæ vel alicujus prophetarum, sed auctorum suorum loquitur testimoniis, versum videlicet Arati decantans, et de falsis ipsorum quibus contradicere non poterant, sua vera confirmans. Magnæ quippe scientiæ est, dare in tempore cibaria conservis, et audientium considerare personas.

Ipsius enim et genus sumus.] Genus rectissime dicimur Dei, non ex ejus natura editi, sed per spiritum illius et voluntarie creati, et adoptione recreati.

In quibus et Dionysius Areopagita.] Hic est Dionysius, qui post episcopus, Corinthiorum gloriose ecclesiam rexit, multaque ad utilitatem ecclesiæ pertinentia, quæ hactenus manent, ingenii sui volumina reliquit, cognomen a loco cui præerat accipiens. Areopagus est enim Athenarum curia, nomen a Marte trahens; siquidem Græce Mars "A $\rho\eta\varsigma$  et villa  $\pi\acute{a}\gamma o\varsigma$  dicitur.

### IN CAP. XVIII.

Eo quod præcepisset Claudius discedere omnes Judeos a Roma.] Hoc Josephus nono Claudii anno factum narrat. Suetonius autem historicus hoc modo refert: "Claudius Judæos, impulsore Christo, assidue tumultuantes, Roma expulit." Quod utrum contra Christum tumultuantes Judæos coerceri et comprimi jusserit, an etiam Christianos simul velut

cognatæ religionis homines voluerit expelli, nequaquam discernitur.

Erant autem scenofactoriæ artis.] Quasi exules in terra et peregrini, tentoria sibi, quibus in via utantur, ædificant. Scenæ autem Græce tabernacula dicuntur, etymologiam ab obumbrando ducentia, apud quos umbra σκιὰ dicitur: σκῆναι autem vel σκηνώματα, quasi umbracula sonant, quæ sagis laneis vel ligneis aut cilicinis sive ex arborum frondibus aut virgultis veteres componebant. Mystice autem, sicut Petrus piscando nos a fluctibus seculi per retia fidei extrahit, ita Paulus umbracula protectionis erigendo, ab imbre nos criminum, ab ardore tentationum, et a ventis insidiarum verbo factisque defendit. Sequuntur in hoc loco duo versus in Græco, qui in quibusdam nostris codicibus non habentur.

Disputabat autem in synagoga per omne sabbatum, suadebatque Judæis et Græcis.] Ac deinde, quod utrique codices habent, adjungitur:

Cum venissent a Macedonia Silas et Timotheus, &c.] Cenchræ portus est Corinthi, ubi navim ascensurus caput ex voto totondit. Nam, juxta legem Moysi, qui se Deo voverunt, comam nutrire, quamdiu Nazarei fieri velint, et postea eam tondere atque igni tradere jubebantur. Hæc ergo fecit Paulus, non quidem oblitus quid de abolitione legis cum cæteris apostolis Hierosolymis statuerat, sed ne scandalizarentur qui ex Judæis crediderant, simulavit se Judæum ut Judæos lucrifaceret. Quidam codices plurali numero habent, Totonderunt caput, et habebant votum, id est Priscilla et Aquila. Sed egregii doctores ecclesiæ Hieronymus et Augustinus, in suis uterque epistolis, et singulari numero ponunt, et de Paulo interpretantur. Ponit enim ita Hieronymus: Fratribus valedicens navigabat Syriam, et cum eo

Priscilla et Aquila, et totondit sibi in Cenchris caput : votum enim habuerat.

Profectus est ab Epheso, &c.] Cæsaream Cappadociæ metropolim dicit: nondum enim in Syriam Phænicis advenerat. Hæc quondam a Mosoc filio Japhet Mosacha dicta, post a Cæsare Augusto Cæsarea nomen accepit.

Qui cum venisset, contulit multum iis qui crediderunt.] Vehementer enim Judæos revincebat. Alia translatio habet: Profuit multum credentibus per gratiam. Hoc est ergo quod eisdem Achaicis apostolus scribit: Ego plantavi, Apollo rigavit.

### IN CAP. XIX.

Dixitque ad eos, Si Spiritum Sanctum accepistis, credentes?] Hoc est, si post baptisma manus impositionem, qua Spiritus Sanctus dari solet, accepistis?

Joannes baptizavit baptismo pænitentiæ.] Non hoc baptisma, inquit, remissionem peccatorum donare, sed pænitentiam tantum potuit docere. Nam sicut signum circumcisionis signaculum in patriarchis fidei quam gerebant extiterat, ita et hoc lavacrum populus pænitens quasi singulare signaculum suæ devotionis accepit; quod tamen ipsum figuraliter etiam Christi baptisma quo remissio daretur ostenderet.

His auditis, baptizati sunt in nomine Domini Jesu.] Quæstio crebro ventilatur, utrum illi qui per ignorantiam forte a non baptizatis, sed tamen rectæ fidei aliquibus baptizati sunt, iterum baptizari debeant: quam hoc capitulo expositam reor. Quid enim differt, utrum tunc ante initium baptismi Christi, an nunc sine successione ejusdem quisque baptizetur, cum etiam ipse Joannes eos quos in fide et in nomine

Christi licet venturi baptizaverat, iterum baptizandos esse prædicaverit, dicens: Ego baptizo vos aqua, ille vos baptizabit in Spiritu Sancto? Si enim nunc talibus ad remedium sola communicatio corporis et sanguinis Christi, ut quidam dogmatizant, sufficere posset, potuisset et tunc: neque opus esset a Christi discipulis baptizari, quos Joannes aqua baptizaverat, sed tantum sanguinis participatione confirmari.

Erant autem omnes viri fere duodecim, &c.] Verum judicia Dei abyssus multa. Ecce Asia nuper apostolorum nec visitatione digna, nunc et apostolico sacrata numero, et prophetali est munere sublimata. Et notandum, quod Spiritus Sanctus et hic in duodecim discipulos, et supra in centum viginti, qui est duodenarius numerus decies ductus, adventus sui signa monstraverit, illud in Hierusalem, hoc in Epheso, quæ est civitas Græcorum. Credo ut ostenderet se, sive de Judæis seu gentibus credat quis, eos tantummodo qui unitati ecclesiæ catholicæ atque apostolicæ communicent implere.

Tentaverunt autem quidam de circumeuntibus Judæis exorcistis, &c.] Refert Josephus regem Salomonem excogitasse, suamque gentem docuisse modos exorcismi, id est, adjurationis, quibus immundi spiritus expulsi ab homine ulterius reverti non sint ausi. Fit autem hoc interdum etiam per reprobos, ob condemnationem eorum qui faciunt, vel ob utilitatem eorum qui vident et audiunt, ut licet homines despiciant signa facientes, tamen Deum honorent, ad cujus invocationem fiant tanta miracula.

Erant autem quidam Scevæ Judæi principis sacerdotum septem filii, qui hoc faciebant.] Melius juxta Græcum legitur: Erant autem cujusdam Scevæ. Quoniam ergo ipse Satanas transfigurat se velut angelum lucis, ministros quoque suos eadem simulatione colorare non timet. Unde quia septenario

numero solet Spiritus Sancti gratia designari, in qua figura et Dominus post resurrectionem cum septem discipulis epulatur, et septem fratres ad Cornelium Spiritu Sancto baptizandum evangelizaturi veniunt, filii Scevæ quasi spiritus malos expulsuri, septenario numero censentur; qui quia non credendo, sed tentando Christi et apostolorum nomen invocant, non a Deo tantum, verum ab ipsis dæmonibus subdolæ falsitatis merito condemnantur. Qui bene filii Scevæ dicuntur, qui interpretatur vulpecula clamans. Hoc animal doli et astutiæ sagacissimum, Judæos, gentiles, et hæreticos ecclesiæ Dei semper insidiantes, et quasi garrula voce perstrepentes ostendit. De quibus ejusdem ecclesiæ custodibus imperatur: Capite nobis vulpes pusillas, quæ demoliuntur vineas.

Jesum novi, et Paulum scio.] De hoc versu dicit Arator,

Cognosce furorem, Gens inimica, tuum, dæmon regnare fatetur, Quem venisse negas, atque hoc convinceris ipso, Quo stimulante ruis.

Multi autem ex iis qui fuerant curiosa sectati, contulerunt libros, &c.] Curiosa dicit, magicæ artis industriam, cujus sectatores merito suos libros incendunt, magno licet pretio æstimatos, quando ipsos quibus servierant dæmones, Jesum Christum Dominum et apostolos ejus vident honorare.

Invenerunt pecuniam denariorum quinquaginta millium.] Et debitoribus in evangelio sub quinquagenario numero denariorum debita laxantur. Credo quia corporis quinque sensibus subsistentes in hac vita decalogi præcepta transgredimur. Hic autem propter enormitatem magici sceleris, millenarius etiam adjectus est numerus. Aliter. Quinquagenarius sæpe numerus refertur ad pænitentiam, remis-

sionemque peccatorum, unde et quinquagesimus pœnitentiæ Psalmus, et quinquagesimus remissionis est annus.

Mittens autem in Macedoniam duos ex ministrantibus sibi, &c.] Præmisit discipulos ad præparandas eleemosynas, quas Hierosolymam erat allaturus, ne cum ipse veniret tunc collectæ fierent.

Demetrius enim quidam nomine, argentarius, &c.] Demetrius iste, qui viam Domini turbare nititur, nomen proprium factis exsequitur; interpretatur enim, nimium persequens. Unde consequenter templa quæ Dianæ facit non alio quam argenti metallo ædificat: argento enim in Scripturis eloquium, sicut auro sensus indicari solet. Et gentilis versutia religionem suam non ulla sensus ratione, sed nudo sermonis nitore solet astruere.

Non solum autem hæc periclitabitur nobis pars in redargutionem venire, &c.] Id est, non solum opera nostra vana, nec mercede digna redarguentur, verum religio quoque nostra dehonestabitur, si Pauli doctrina prævaluerit idola deos non esse. Et mira gentilium stultitia, qui illos colere non erubescunt, quos ab homine construi vel destrui posse cognoscunt.

Et exclamaverunt dicentes, Magna Diana Ephesiorum.] Quam Demetrius perituram dixit Dianam, illi e contrario magnam esse mirantur.

Et impetum fecerunt uno animo in theatrum.] Theatrum locus est semicirculi figuram habens, in quo stantes populi ludos scenicos intus inspiciebant. Unde et a spectaculo Græce theatri nomen accepit. Itaque, sicut Arator ait:

Non alio decuit causam meritumque Dianæ Lascivos tractare foro, capit area turpis Concili deformis opus.

#### IN CAP. XX.

Et profectus est ut iret in Macedoniam, &c.] Græcia est provincia Achaiæ, quam Græci Έλλάδα vocant. Denique ubi Latini codices Græcos, vel ad distinctionem Judæorum, Gentiles habent, ibi Græcum exemplar Ἑλληνας et Ἑλληνιστὰς scripsit. Ad hanc ergo post Macedoniam venit Paulus, quia proposuerat, ut supra dictum est, transire a Macedonia et Achaia, et ire Hierosolymam.

In una autem sabbati cum convenissemus ad frangendum panem, &c.] Id est, die Dominico, qui est primus a sabbato, cum ad mysteria celebranda congregati essemus.

Protraxitque sermonem usque in mediam nociem, &c.] Possumus hic allegorice dicere, quia cœnaculum sit altitudo spiritualium charismatum; nox, obscuritas Scripturarum; lampadum copia, secretiorum expositio dictorum; dies Dominica, recordatio vel Dominicæ vel nostræ resurrectionis: et spiritualem admonere doctorem, ut si quando dulcedine resurrectionis et vitæ venturæ gaudiis illectos auditores suos ad virtutum summa provocaverit, ac prolixius disputando secreta quælibet Scripturarum attigerit, mox eadem propter infirmos auditores lampade planæ expositionis illustret. Sicut apostolus, cum diceret Abraham duos filios habuisse, unum de ancilla, et unum de libera, mox explanando subjunxit: Hæc autem sunt duo testamenta, &c.

Sedens autem quidam adolescens nomine Eutychus super fenestram, &c.] Eutychus Hebraice amens, Græce vero fortunatus: quorum unum ei qui per adolescentiæ voluptatem de virtutum culmine ceciderit, alterum ei qui per condescensionem prædicatoris ad virtutum summa redierit, congruit.

Eductus somno, cecidit de tertio cœnaculo deorsum, &c.] Inter verba prædicationis occurrit occasio curationis, ut dulcedine miraculi et doctrinæ sermo firmetur, et vigiliarum labor arceatur, et memoria magistri jam discessuri arctius mentibus infigatur. Tria vero cœnacula, in quorum supremo Paulus disputat, fides, spes, et caritas, sunt; major autem his caritas: quam si quis per ignaviam deseruerit, et inter apostoli voces dormitare non timuerit, jam inter mortuos computabitur. Cum enim in uno offenderit, factus est omnium reus.

Ad quem cum descendisset Paulus, incubuit super eum.] Quod descendit, incumbit, complectitur, hoc est quod ipse dicit: Filioli mei, quos iterum parturio, donec formetur Christus in vobis. Operosior enim est resuscitatio eorum qui per negligentiam quam qui per infirmitatem peccant. Et hæc per Eutychum, illa per Tabitham quam Petrus suscitavit, exprimitur. Et ideo illa in diebus infirmata moritur. hic media nocte cadit et moritur. Illa post mortem lota in cœnaculo ponitur, hic tertio cœnaculo delapsus deorsum mortuus lugetur. Iste præsente et docente: illa absente magistro. Ad hunc Paulus descendit, ad illam Petrus suscitaturus ascendit. Illa mox viso Petro resedit; hic nocte media defunctus tandem mane resurgit, et justitiæ Sole afflante, redivivus adducitur.

Festinabat enim, si possibile esset, ut diem Pentecosten faceret Hierosolymis.] Præceptum quidem legis
erat, ut omnes Judæi ter in anno, id est tempore
paschæ, pentecostes, et scenopegiæ, Hierosolymis
convenirent, sed apostolus ruptis seculi nexibus diem
quinquagesimæ, hoc est remissionis, et Spiritus
Sancti, agere festinat.

Vocavit majores natu ecclesiæ.] Pro majoribus natu, in Græco πρεσβυτέρους habetur.

Nisi quod Spiritus Sanctus per omnes civitates protestatur mihi.] Cum dicit, per civitates; aperte ostendit quod ea quæ sibi futura erant, non sibi ipsi, sed aliis de se revelata cognovit. Ex quibus erat propheta Agabus, nec non et illi discipuli qui hunc in Tyro consistentem monebant per spiritum ne ascenderet Hierosolymam.

Dicens, quoniam vincula et tribulationes me manent in Hierosolymis.] Ut ubi aliquando persequebatur ecclesiam, ibi nunc pro ecclesiæ pace decertet.

Nec facio animam meam pretiosiorem quam me.] Animam dicit, ipsam vitam in corpore temporalem, quam pro minimo ducit, qui in alia vita gaudium præstolatur æternum.

Quia mundus sum a sanguine omnium vestrum.] Eo se a proximorum sanguine mundum credidit, quo feriendis eorum vitiis non pepercit.

In quo vos Spiritus Sanctus posuit episcopos.] Dixerat enim supra presbyteros Ephesi Miletum vocatos, quos nunc episcopos, id est, superinspectores nominat. Non enim una civitas plures episcopos habere potuit, sed eosdem presbyteros, ut vere sacerdotes, sub nomine episcoporum significat: conjunctus est enim gradus, et in multis pæne similibus.

Regere ecclesiam Dei quam acquisivit sanguine suo.] Non dubitat sanguinem Dei dicere, propter unionem personæ in duabus naturis ejusdem Jesu Christi. Propter quam etiam dictum est: Filius hominis qui est in cœlo. Cesset ergo Nestorius Filium hominis a Filio Dei separare, et duos sibi facere Christos.

Et ex vobis ipsis exsurgent viri loquentes perversa.] De iisdem et Joannes: Ex vobis, inquit, exierunt, sed non erant ex vobis.

Quoniam per triennium nocte et die non cessavi cum lacrymis monens unumquemque vestrum.] Hoc pulchre et breviter exponit Arator:

Qui canit ecclesiæ tria dogmata sæpius edit, Historicum, morale sonans, typicumque volumen: Hinc Judæa vacans, sterilis quæ dicitur arbor, Expectata tribus fructum non attulit annis.

Omnia ostendi vobis.] Id est non solum doctrinæ inter pressuras et lacrymas insistendum, verum ne quis infirmorum gravetur manibus esse laborandum: hoc est autem quod dictum est, Et quodcunque supererogaveris, ego cum rediero reddam tibi: evangelium videlicet prædicare, et ex evangelio sumptus non quærere.

Beatius est magis dare quam accipere.] Non illis qui relictis omnibus secuti sunt Dominum, divites etiam eleemosynarios præponit, sed illos quam maxime glorificat, qui cunctis quæ possident in semel renuntiatis, nihilominus laborant operando manibus quod bonum est, ut habeant unde tribuant necessitatem patienti.

### IN CAP. XXI.

Profecti ibamus, deducentibus nos omnibus, cum uxoribus et filiis, &c.] Impleta est prophetia, quæ ecclesiæ canens ait: Filiæ Tyri, in muneribus, vultum tuum deprecabuntur omnes divites plebis, et cætera usque ad finem Psalmi. Nulla enim civitas majori dulcedine apostolum suscepit, tenuit, dimisit. Denique hodie monstratur in arenis locus ubi pariter orabant.

Supervenit quidam a Judæa propheta.] A Judæa dicit, quia Cæsarea, in qua morabantur, ad regionem Samariæ pertinet, in confinio Phænicis et Palæstinæ sita.

Hæc dicit Spiritus Sanctus: Virum cujus est zona
VOL. XII. G

hæc, sic alligabunt in Hierusalem Judæi.] Prophetas veteres imitatur, qui dicere solebant: Hæc dicit Dominus Deus: quia Spiritus Sanctus, æque ut Pater et Filius, Dominus et Deus est, nec eorum separari potest operatio, quorum natura et voluntas una est. Unde et supra legimus, Dixit Spiritus Sanctus: Segregate mihi Barnabam et Saulum in opus ad quod assumpsi eos, id est apostolatum. Et ipse Paulus scribit: Paulus apostolus non ab hominibus neque per hominem, sed per Jesum Christum et Deum Patrem. Hæc diximus, ne quis forte juxta Macedonium Spiritum Sanctum esse creaturam, aut minoris auctoritatis quam Patrem vel Filium credat.

Sequenti autem die introivit Paulus nobiscum ad Jacobum.] Jacobus iste frater Domini, id est Mariæ sororis matris Domini, cujus Joannes evangelista meminit, filius fuit: qui post passionem Domini statim ab apostolis episcopus ordinatus, triginta annis Hierosolymæ rexit ecclesiam, id est usque ad septimum Neronis annum. Cum enim Judæi, quod maxime quærebant, Paulum occidere non possent, mox ut Festus mortuus est, necdumque Albinus in provinciam venerat, vertere manus in Jacobum, qui juxta templum, ubi præcipitatus fuerat, sepultus est.

Audierunt autem de te, quia discessionem doceas a Moyse eorum, qui per gentes sunt, Judæorum, &c.] Id est, quia per doctrinam Christi, velut sacrilega, nec Deo mandante, conscripta damnari dicas quæ per Moysen patribus fuere ministrata. Hoc enim de Paulo jactaverant, non illi qui intelligebant quo animo a Judæis fidelibus observari tunc ista debuerint, propter commendandam scilicet auctoritatem divinam, et sacramentorum illorum propheticam sanctitatem, non propter adipiscendam salutem, quæ jam in Christo revelata per baptismi sacramentum ministrabatur: sed illi hoc de Paulo sparserant, qui sic ea

volebant observari tanquam sine his in evangelio salus credentium esse non possit. Ipsum enim senserant vehementissimum gratiæ prædicatorem, et intentioni eorum maxime adversa docentem, non per illa hominem justificari, sed per gratiam Christi, cujus prænuntiandæ causa illæ umbræ in lege mandatæ sunt. Et ideo illi invidiam et persecutionem concitare molientes, tanquam inimicum legis mandatorumque divinorum criminabantur. Cuius falsæ criminationis invidiam congruentius devitare non posset, quam ut ea ipse celebraret, quæ damnare tanquam sacrilega putabatur, atque ita ostenderet nec Judæos tunc ab eis tanquam nefariis prohibendos, nec gentiles ad ea tanguam ad necessaria compellendos. Nam si revera sic ea reprobaret, quemadmodum de illo auditum erat, et ideo celebranda susciperet, ut actione simulata suam posset occultare sententiam, non ei diceret Jacobus,

Et scient omnes, quoniam quæ de te audierint, falsa sunt.] Sed diceret, Putabunt omnes, præsertim quia in ipsis Hierosolymis apostoli jam decreverant, ne quisquam gentes cogeret judaizare. Non autem decreverant, ut quisquam tunc Judæos judaizare prohiberet, quamvis etiam ipsos jam doctrina Christiana non cogeret.

Cum autem septem dies consummarentur.] Nondum consummati erant hi dies, sed eorum cursus agebatur, et consummatio spectabatur. Unde expressius in Græco dicitur: Cum autem incipiebant septem dies consummari. Alioquin non potest stare sententia, quam ipse post quinque dies adventus sui in Cæsaream præsidi dixit, Quia non plus sunt dies mihi quam duodecim, ex quo ascendi adorare in Hierusalem. Si enim his septem et illis quinque diebus concilii illius diem quo in se Pharisæos et Sadducæos dissociaverat, et illum quo se Judæi de-

voverant eum occisuros adjeceris, proculdubio plus quam duodecim ibi reperientur esse dies.

Hic est homo qui adversus populum et legem et locum hunc omnes ubique docens.] Quia videbant novæ gratiæ sectatores minus cerimonias legis et templi solennia frequentare, timebant, sicut in evangelio legitur, ne venirent Romani, et tollerent eorum et locum et gentem.

Qui dixit, Græce nosti? Nonne tu es Ægyptius, &c.?] Ægyptius enim quidam venerat ad Judæam, qui fidem sibi prophetiæ magica arte consciscens, ad triginta millia Judæorum congregavit; et ducens eos per desertum, pervenit ad montem Oliveti, paratus inde irruere Hierosolymam, urbemque sibi subjugare. Sed conatus ejus prævenit Felix, mox cum armatis occurrens. Ægyptio quidem cum paucis fugato, aliis etiam peremptis, temere cæpta facile restrinxit.

Quatuor millia virorum sicariorum.] Non est de hoc numero satellitum inter tribunum qui hæc locutus est, et Josephum qui de Ægyptio scripsit, habenda controversia. Potuit enim fieri ut primo cum paucis, iisdemque clam tyrannidem agentibus adveniens, plures sibi postea publica fraude conjunxerit. Legitur autem tempore Felicis hoc genus surrexisse latronum, qui non locorum vel temporum abdita captantes; sed sicas, id est breves manu gladios gestantes, in ipsa luce diei populo permixti, cæco adhærentes vulnere cruentabant, ut querelam mors præveniret, et percussor lateret. Et si qui commotus fuisset quod in medio urbis talia gererentur, et hic peribat. Ita periculi metu, vel dissimulatione facinoris, sicarius non deprehendebatur.

A Tarso Ciliciæ non ignotæ civitatis municeps.]
Natus quidem apostolus in oppido Galilææ Giscali fuit; quo a Romanis capto, cum parentibus suis Tarsum Ciliciæ commigravit: a quibus ob

studia legis missus Hierosolymam, a Gamaliele viro doctissimo, sicut in sequentibus ipse memorat, eruditus est. Non autem se civem, sed municipem, a municipio, id est, territorio ejusdem civitatis in quo nutritus est, appellat. Dictum autem municipium, quod tantum munia, id est, tributa debita vel munera reddat. Nam liberales et famosissimæ causæ, et quæ ex principe proficiscuntur, ad dignitatem civitatum pertinent. Nec mirum, si se Tarsensem, et non Giscalitem dicat, cum Dominus ipse in Bethleem natus, non Bethleemites, sed Nazareus, sit cognominatus.

### IN CAP. XXII.

Vocem autem non audierunt ejus qui loquebatur mecum.] Supra de hac visione narrat historia, quod comites illius starent stupefacti, audientes quidem vocem, neminem videntes. Unde colligitur eos sonum confusæ vocis, non autem discrimen audisse verborum.

Vociferantibus autem eis, et projicientibus vestimenta sua, &c.] In Domini passione sacerdos solus de throno exiliens vestimenta scindit, quia tunc sacerdotium vetus erat novo mutandum. Nunc vero, quia post necem apostolorum tota simul gens erat regni gloria spolianda, cuncti indumenta projiciunt, et clamorem pulvere mistum ad cœlum tollunt. Juxta quod Psalmista ait: Superbia eorum qui te oderunt, ascendit semper.

Ego multa pecunia civilitatem hanc consecutus sum.] Alia editio manifestius quid dixerit, insinuat. Dixit tribunus: Tam facile dicis civem Romanum esse? Ego enim scio quanto pretio civilitatem istam possedi.

Et Paulus ait, Ego autem et natus sum.] Id est, in hoc ego plus te Romanus sum, quod non alibi natus Romanum nomen emi, sed in ipsorum sum civitate progenitus.

# IN CAP. XXIII.

Percutiet te Deus, paries dealbate.] Non perturbatione animi commotus hoc dixit, sed utique prophetando locutus est, quia figurale illud pontificium quod erat in parietis dealbati similitudine compositum, percutiendum esset ac destruendum, cum jam verum sacerdotium Christi apostolis evangelium prædicantibus advenisset. Et inde est quod ait, Percutiet te Deus. Non dixit, percutiat. Indicativo utique modo hoc ipsum futurum significans, non optativo maledicens. Quod tranquillo enim animo hæc diceret, sequenti responsione manifestat, dicens,

Nesciebam, fratres, quia princeps esset sacerdotum.] Nam etsi hunc vere noverat in novo testamento principem non esse sacerdotum, tamen erudiens alios, atque erga eos qui in potestate sunt, modestius conversari monens, ipse quoque hic voluit temperate.

Viri fratres, ego Pharisæus sum, &c.] Sicut unitas bonorum semper est utilis, sic malorum unitas semper est bonis noxia. Unde nunc apostolus persecutores suos dissociare satagit, ut quem uniti cinxerant, divisi laxarent. Sic mare Rubrum, quod solidum filios Israel arctaverat, divisum ab Ægypto liberavit. Quod autem se filium Pharisæorum, sive, juxta Græcum, filium Pharisæi se esse testatur; hoc est, quod supra gloriatur; se ante pedes Gamalielis qui Pharisæus legitur, prophetas legemque didicisse.

Et devoverunt se, dicentes, neque manducaturos neque bibituros, &c.] Cum Dominus dicat, Beati qui esuriunt et sitiunt justitiam, isti e contrario iniquitatem esuriunt, et sanguinem adeo sitiunt, ut cibos etiam corpori abdicent, donec isti morte satientur. Sed non est sapientia, non est prudentia, non est consilium contra Deum. Nam et supra Paulus hostias licet obtulerit, caput raserit, nudipedalia exercuerit, Judæis factus sit Judæus; vincula tamen quæ prædicta erant non evasit. Et hic isti quamvis consilia cogant, se devoveant, insidias tendant, servatur tamen apostolus, ut et Romæ, sicut ei dictum erat, Christo testimonium reddat.

#### IN CAP. XXIV.

Et auctorem seditionis sectæ Nazarenorum.] Illo quidem tempore Christiani, pro opprobrio, Nazareni vocabantur: postea vero inter Judæos surrexit hæresis quæ dicta est Nazarenorum, qui in Christum credunt Filium Dei, natum de Maria virgine, et eum dicunt esse qui sub Pontio Pilato et passus est et resurrexit, in quem et nos credimus. Sed dum volunt et Judæi esse et Christiani, nec Judæi sunt nec Christiani.

Quem et apprehendimus: a quo poteris ipse judicans de omnibus istis cognoscere.] In hoc loco quidam nostri codices aliquot versus habent, qui in Græco ita leguntur: Quem et apprehendimus, et secundum nostram legem voluimus judicare. Transiens autem Lysias tribunus cum multis vi e manibus nostris eduxit, jubens accusatores ejus venire ante te, quo possis ipse judicans, de omnibus istis cognoscere, et cætera.

Confiteor autem hoc tibi, quod secundum sectum

quam dicunt hæresim, &c.] Melius legitur in Græco, Quod secundum viam quam dicunt hæresim, sic deservio Patri Deo. Quæ enim consequentia est eum qui Græce locutus est, dicere, Secundum sectam quam dicunt hæresim, cum idem Latine secta quod hæresis Græce significet? Sed ait, Sic deservio Patri Deo: secundum illam videlicet viam quam increduli hæresim, id est, sectam nuncupant, quasi magis habeat pertinaciam quælibet sectandi, quam industriam recta dignoscendi.

Quidam autem ex Asia Judæi.] Junge ad superiora, id est, hi sunt qui me invenerunt in templo.

Biennio autem expleto accipit successorem Felix Porcium Festum.] Biennium dicit conversationis Pauli in Cæsarea, non autem præsidatus Felicis. Dictum est enim supra, quod multis annis genti illi fuerit judex. Præsertim cum historiæ narrant secundo Neronis anno missum Romam apostolum, Claudium vero Cæsarem eo tempore quo Agrippam filium Herodis quem angelus Cæsareæ percussit, Judæorum regem constituerit, Felicem quoque totius provinciæ Samariæque et Galilææ, et regionis quæ dicitur trans Jordanem, procuratorem misisse.

### IN CAP. XXV.

Nemo potest me illis donare. Cæsarem appello.] Quod appellat Cæsarem, et Romam ire festinat; ideo facit, ut prædicationi diutius insisteret, cumque multis hinc credentibus atque omnibus coronatus iret ad Christum.

Agrippa rex et Bernice descenderunt Cæsaream.] Agrippa hic, qui cum sorore venit Cæsaream, filius est (ut dixi) Herodis Agrippæ, quem ab angelo supra legimus interfectum, qui usque ad subversio-

nem Hierosolymorum regnum Judææ tenuit, semper Romanis amicus, et ab omni illa Judæorum seditione tutissimus.

### IN CAP. XXVI.

De omnibus quibus accusor a Judæis, Agrippa rex, æstimo me beatum apud te, &c.] Hunc versum alia editio sic transtulit: Æstimo me ipsum beatum apud te, incipiens rationem reddere hodie. Qui a sancto Hieronymo quodam loco cum sua expositione sic positus est: De omnibus quibus accusor a Judæis, o rex Agrippa, æstimo me beatum; cum apud te sim hodie defendendus, qui præcipue nosti cunctas quæ in Judæis sunt consuetudines et quæstiones. Legerat enim illud Esaiæ: Beatus qui in aures loquitur audientis: et noverat tantum orationis verba proficere, quantum judicis prudentia cognovisset.

Et cum occiderentur, detuli sententiam.] Alia editio dicit: Occidendique eis detuli sententiam, id est, qualiter occiderentur, ipse sententiam dedi.

Festus magna voce dixit, Insanis, Paule.] Insaniæ deputabat, quod homo vinculatus, loco defendendi accepto, non de calumnia qua premebatur exterius, sed de conscientia qua intus gloriabatur, sermonem faceret, atque omnia revelationis qua de persecutore in apostolum mutatus erat miracula percurreret; sed et dispensatione nostri Redemptoris ostensa, de resurrectione mortuorum concionantis habitu impetuque dissereret. Revera autem sicut stulta amentia est, qua filius prodigus patrem deserens porcos pavit, ita et spiritualis, id est, vera amentia est, de qua apostolus ait: Sive enim mente excedimus Deo, sive sobrii sumus vobis: et in cujus comparationem Psalmista canit: Beatus vir cujus est nomen Do-

mini spes ejus, et non respexit in vanitates et insanias falsas.

Credis, Agrippa rex, Prophetis? Scio quia credis.] Non hæc adulando, ut quidam putant, sed vere profatur. Agrippa enim, utpote Judæorum ritu et legibus imbutus, credebat vera locutos esse prophetas, sed ad quem eadem veritas pertingeret, id est, Dominum Christum, ut perfidus nesciebat. Quamvis in concione quadam cum Judæis habita dixisse legatur: Sed de religionis auxilio præsumitis, cum orbem jam Romanum Jesu discipuli repleverint, aut sine Dei nutu putamus illam crescere religionem.

#### IN CAP. XXVII.

Et cum multis diebus tarde navigaremus, &c.] Melius legitur contra Gnidum, quæ est insula contra Asiam.

Centurio autem gubernatori et nauclero magis credebat.] Naucleros Græce, Latine navicularius dicitur.

Misit se contra ipsam ventus Typhonicus.] Alia translatio Latine dicit, Ventus tempestivus. Typhus enim Græce, Latine inflatio dicitur.

Cumque arrepta esset navis, et non posset conari in ventum, &c.] Hæc alia translatio manifestius edidit: Et arrepta navi cum non possent occurrere vento, commodata navi flatibus colligere vela cœperunt.

Tunc transcurrimus insulam quæ dicitur Claude, &c.] Ex quo ostenditur quod funibus a medio latere navis utrinque circa ejusdem anteriora demissis, anchoras his quæ traherentur adjunxerunt. Sicut et in nostro, id est, in Britannico mari, refrenandæ navi post tergum molaria saxa subjungere solent. Hæc enim ad retardandum navigium faciebant, ne præpropero in cursu Syrtes incideret, solo etiam auditu terribiles, quod omnia ad se rapiant. Unde et Salustius illis nomen a tractu dicit impositum.

Potuimus vix obtinere scapham: qua sublata adjutoriis utebantur.] Scapha sive catascopos est navicula levis, ex vimine facta, crudoque corio contecta. Dicta autem Græce a contemplando, quod tali nautæ vel piratæ navigio terras et littora prospicere soleant. Hanc ergo cum pro adjuvanda nave majori deposuissent in mare, vix fluctu fervente potuerunt, ne laberetur, obtinere.

Submisso vase sic ferebantur.] Alia translatio sic ponit: Timentesque ne in Syrtim exciderent, laxantes antennas ita ferebantur.

Adstitit enim mihi hac nocte angelus Dei.] Non seipsum hæc dicendo jactabat, sed illos ad fidem provocabat. Nam et ideo pelagus turbari permissum est; ut et per id quod auditus non est, et per id quod auditus est, spiritualis in Paulo gratia panderetur.

Nisi hi in navi manserint, vos salvi fieri non potestis, &c.] Quia in periculo naufragii magis nautarum scientia qui erant gnari maris, quam militum arma prodesse valebant, ideo levius ferebant scapham quam nautas excidere.

Et cum lux inciperet fieri, rogabat Paulus omnes sumere cibum.] Pulcherrimus in hoc loco patet allegoriæ sensus, cum Paulus eos quos de naufragio salvari promisit, cibum sumere suasit. Et quia nocte media quatuor anchoris inter undarum impetus regebantur, orta die, terræ sinum conscendunt, quia nullus hujus seculi tempestates nisi qui pane vitæ pascitur, evadit. Et qui nocte tribulationum præsentium sapientiæ, fortitudini, temperantiæ, et justitiæ totis viribus innititur, mox Domini auxilio co-

ruscante portum salutis quem quæsierit consequitur, ita duntaxat ut seculi rebus expeditus, flammam solummodo dilectionis qua pectus calefaciat, quærat.

Et levato artemone, secundum flatum auræ tendebant ad littus.] Artemon est modicum velum dirigendæ potius navis causa commentatum quam celeritatis.

Et cum incidissemus in locum bithalassum, impegerunt navem.] Bithalassum bimaritimum dicit, quia Græci mare θάλασσαν vocant. Significat autem littus in mare protentum, codemque mari se dividente hinc inde circumdatum.

Et prora quidem fixa manebat immobilis, &c.] Ideo navis ista periit, quia non levi cursu fluctibus superlapsa est, sed ipso æquoris fundo violenter infixa, partim solo retinetur, partim unda vexante confringitur. Talis est profecto casus animi huic seculo dediti, qui cum mundi desideria calcare neglexerit, quia proram intentionis terræ funditus infigit, totam operum sequentium compagem, curarum fluctibus solvit. Sed hujus naviculæ fragmentis qui evasere, terram petunt, quia pereuntium exemplis alii se cautius agunt.

## IN CAP. XXVIII.

Cum congregasset autem Paulus sarmentorum multitudinem, &c.] Egressus est de mari apostolus, ignem propter frigus accendit, quia corda illorum quos undis tempestatum docendo exemit, amoris ardore calefacit. Sarmenta enim sunt dicta quælibet exhortationum, quæ, ad accendendam caritatem valentia, ab integritate decerpta Scripturarum, quasi frondibus sunt excisa ramorum.

Vipera a calore cum processisset, invasit manum

ejus.] Quia spiritus immundus flamma virtutum de fidelium corde repulsus, doctoribus veritatis venena persecutionum infundere nititur, quo manum sauciet, id est opus doctrinæ spiritualis impediat.

Et ille quidem excutiens bestiam in ignem, &c.] Eodem igni quo suos fovet, bestiam comburit, quia iisdem virtutibus et sancti proficiunt, et impii cum suo auctore invidendo deficiunt, ut propheta ait: Zelus apprehendit populum eruditum, et nunc ignis adversarios comedit.

Contigit autem patrem Publii febribus et dysenteria vexatum jacere, &c.] Cur infirmum infidelem prece salvat, qui Timotheum Trophimumque fideles infirmos, unum medicinali arte reparat, alterum ex toto relinquit, nisi quia ille foris per miraculum sanandus erat, qui vivus interius non erat, quo non indigebant qui salubriter intus vivebant?

In navi Alexandrina — insigne Castrorum.] Credo primitus insigne Castorum esse positum, sed vitio librariorum literam adjectam: sicut frustra panis, pro frusta, et appropriat, pro appropiat, sæpe scriptum in antiquissimis exemplaribus invenimus. Græco enim pro insigni Castorum, παρασήμω Διοσκούροις scriptum est: Διόσκουροι autem, gemini Castores, id est, Castor et Pollux Græce vocantur. Testis est urbs Colchorum, quæ ab Amphito et Circio geminorum aurigis facta, ex eorum nomine Dioscoria cognominata est. Quos ob id gentiles in mari deos invocant, quia in prodigiis nautarum, si solidariæ stellæ in navi vel antennis apparuerint, periculosi: si vero geminæ, prosperi cursus sunt nuntiæ. Quarum adventu, fugari diram illam appellatamque Helenam ferunt. In alia translatione pro παρασήμω Διοσκούροις scriptum vidimus, cui erat signum Jovis Filiis. Ferunt enim fabulæ, Jovem in cygnum transformatum Leden Thesei conjugem constuprasse,

atque inde natam Helenam. Unde dicitur, Iste modulatus ales Ledeos petivit amplexus. Item eandem mutatum in stellam vitiasse, et Castorem ac Pollucem geminos procreasse.

Quia bene Spiritus Sanctus locutus est per Esaiam Prophetam, &c.] Hanc prophetiam quam apostolus affirmat a Spiritu Sancto pronuntiatam, ipse liber prophetæ a Domino dictam esse commemorat. Ex quo liquido ostenditur una et voluntas et natura Domini et Spiritus Sancti, et in nuncupatione Spiritus etiam Domini nomen intelligi. Neque vero Paulus alium habens Spiritum sanctum hæc de eo scripsit, qui in prophetis ante adventum Domini alius fuit, sed de eo cujus et ipse particeps erat, et omnes qui in fide consummatæ virtutis ferebantur. Unde et cum articulo ejus meminit, quasi solitarium et unum esse contestans, et sicut dicit non simpliciter Πιενμα "Αγιον, id est Spiritus Sanctus, sed cum additamento articuli τὸ Πνευμα τὸ "Αγιον, hoc est hic Spiritus Sanctus, et Esaiam prophetasse commemorat cum articulata voce τὸ "Αγιον τὸ Πνευμα. Petrus quoque in eo sermone quo præsentibus persuadebat, Oportuerat, inquit, compleri Scripturam quam prælocutus est Spiritus Sanctus (id est, 7ò Πνεύμα τὸ "Αγιον), per os David, de Juda. Ostendens et ipse eundem spiritum in prophetis et in apostolis operatum. Hæc de beati Didymi libris excerpta, hunc in nostris opusculis teneant locum.

Incrassatum est enim cor populi hujus, et auribus graviter audierunt.] Ne putemus crassitudinem cordis et gravitatem aurium naturæ esse, non voluntatis, subjungit culpam arbitrii, et dicit,

Et oculos suos compresserunt, ne forte videant oculis.] Id est ipsi meritis præcedentibus causa fuere, ut Deus eis oculos clauderet. Vel ad superiora jungendum est, dicente Domino ad prophetam:

Vade ad populum istum, et peccata quibus cæcitatem meruerunt illis impropera, si forte vel sic audire, et ad me converti dignentur.

Mansit autem biennio toto in suo conducto.] Id est, in hospitio quod ipse sibi conduxerat, Christum omnibus prædicabat, non solum quidem Judæis, sed et gentibus quas illis reprobatis dixerat esse salvandas.

Et docens que sunt de Domino Jesu Christo cum omni fiducia sine prohibitione.] Non solum Romæ prædicare prohibitus non est, sed necdum Neronis imperio roborato, nec in tanta erumpente scelera, quanta de eo narrant historiæ, dimissus est ut evangelium Christi in occidentis quoque partibus prædicaret, sicut ipse Romanis ait: Nunc igitur proficiscar in Hierusalem ministrare sanctis. Et paulo post: Hoc ergo cum consummavero, proficiscar per vos in Hispaniam. Postea enim, id est, ultimo Neronis anno, retentus ab eo, martyrio coronatus est. Quod utrumque in secunda ad Timotheum Epistola, quam passurus de vinculis dictat, exponit : In prima, inquiens, mea defensione, nemo mihi affuit, sed omnes me dereliquerunt. Dominus autem mihi adstitit, et confortavit me, ut per me prædicatio impleretur, et audirent eum omnes gentes et liberatus sum de ore leonis. Manifestissime propter crudelitatem Neronem leonem esse significans. Et in sequentibus: et salvavit me, et salvum faciet in regnum suum cœleste, quod scilicet præsens sibi sentiret imminere martyrium. Unde in eadem epistola præmiserat, dicens: Ego enim jam immolor, et tempus meæ resolutionis instat. Bonum certamen certavi, cursum consummavi, fidem servavi.

# LIBER RETRACTATIONIS

IN

# ACTUS APOSTOLORUM.

### PRÆFATIO.

CIMUS eximium doctorem ac pontificem Augustinum, cum esset senior, libros retractationum in quædam sua opuscula, quæ juvenis condiderat, fecisse: ut quæ ex tempore melius, crebro ex lectionis usu ac munere supernæ largitatis

didicerat; non ut de prisca confusus imperitia, sed ut de suo magis profectu gavisus monimentis inderet literarum, ac posteris legenda relinqueret. Cujus industriam nobis quoque pro modulo nostro placuit imitari, ut post expositionem Actuum Apostolorum, quam ante annos plures rogatu venerabilis episcopi Acca, quanta valuimus solertia conscripsimus, nunc in idem volumen brevem retractationis libellum condamus; studio maxime vel addendi quæ minus dicta, vel emendandi quæ secus quam placuit, dicta videbantur. In quo etiam quædam quæ in Græco sive aliter, seu plus aut minus posita vidimus, breviter commemorare curavimus. Quæ utrum negligentia interpretis omissa vel aliter dicta, an incuria libra-

riorum sint depravata sive relicta, nondum scire potuimus. Namque Græcum exemplar fuisse falsatum. suspicari non audeo: unde lectorem admoneo, ut hæc ubicunque fecerimus, gratia eruditionis legat, non in suo tamen volumine velut emendaturus interserat, nisi forte ea in Latino codice suæ editionis antiquitus sic interpretata repererit. Nam et Hieronymus pleraque testimonia veteris instrumenti, ut Hebraica veritas habet, edocet: nec tamen hæc ita in nostris codicibus aut ipse interpretari, aut nos emendare voluit. Verbi gratia: Non aspiciam hominem ultra, et habitatorem, quievit generatio mea: et, Erit sepulcrum ejus gloriosum: et, A finibus terræ laudes audivimus: et. Omnis qui occiderit Cain, septuplum punietur: dicit in Hebræo haberi, Septem vindictas absolvet: et. Ab alis terræ: et. Requies ejus gloriosa: et, Habitatorem quietis, generatio mea ablata est: quæ sicut apud Hebræos testatur haberi, lectorem voluit, eruditionis solummodo, non autem emendandi gratia nosse.

# IN CAP. I.

Primum quidem sermonem feci de omnibus, o Theophile, &c.] Quod ait, Primum quidem, non est adverbium ordinis, juxta illud apostoli, Primum quidem gratias ago Deo meo: sed sicut ex Græco facillime patet, primum nomen est adjungendum ad hoc quod sequitur sermonem; ut sit sensus, Quod primum sermonem fecerit de Jesu evangelium scribendo, secundum sit modo facturus Apostolorum Actus addendo. Et quidem commemorationem primi sermonis adimplet, cum subdit: Usque in diem qua, præcipiens apostolis per Spiritum Sanctum quos elegit, assumptus est, ac deinde initium secundi scr-

VOL. XII.

monis fecit cum sequitur: Quibus et præbuit seipsum vivum post passionem suam in multis argumentis per dies quadraginta, &c. Nam etsi in evangelio illum cœlos conscendisse, ac discipulos a Bethania Hierosolymam regressos esse testatus est, non tamen ibi dixit, quod per dies quadraginta post passionem suam eis creber apparuit, quod eum ascensurum de regno Israel interrogaverint, quod illo cœlum petente angeli eis adstiterint, qui eum simili modo rediturum esse prædicerent, et cætera hujusmodi.

Quia Joannes quidem baptizavit aqua, &c.] Baptisma Græce, Latine tinctio dicitur. Unde et in quibusdam codicibus ita interpretatum invenimus: quia Joannes quidem tinxit aqua, vos autem tingemini in Spiritu Sancto. Ubi miranda concordia sermonum Domini et præcursoris ejus. Ille enim eis quos baptizabat aiebat de Domino: Ego baptizavi vos aqua, ille vero baptizabit vos Spiritu Sancto. Et Dominus ipse: Joannes quidem baptizavit aqua, vos autem baptizabimini Spiritu Sancto. Notandum et hoc, quod baptisma Domini in Spiritu Sancto, de quo prædixerat Joannes, non ad illud solummodo tempus respicit, quando apostoli et cæteri fideles illius temporis baptizati sunt aqua in remissionem peccatorum. per gratiam Spiritus Sancti donatam sibi a Domino: verumetiam ad hoc, quando mittente ipso Domino plenius ejusdem dona Spiritus accepere de cœlis. Sed et nunc quicunque baptisma in remissionem peccatorum accipiunt, utique in Spiritu Sancto baptizantur, per cujus donum et a peccatis abluuntur omnibus, et ut in bonis proficere actibus possint, adjuvantur.

Domine, si in tempore hoc restitues regnum Israel?] Non hujus Israel, sed huic Israel: et sicut in Græco manifestum est, ubi  $\tau \tilde{\psi}$  Israel, et non  $\tau o \tilde{v}$  Israel, scriptum est. Quod facilius intelligeretur, si addito uno verbo diceretur, Domine, si in tempore hoc restitues regnum populo Israel?

Cum intuerentur in cœlum euntem illum.] In Græco ita habetur: Et cum intenderent in cœlum eunte illo: quod videlicet in cœlum intenderent, quo ibat ipse. Unde eis et angeli dicunt: Quid statis aspicientes in cœlum? Quia vero etiam eum qui in cœlum ibat, intuebantur, sequente angelorum verbo demonstratur, cum dicitur: Sic veniet quemadmodum vidistis eum euntem in cœlum.

Et cum introissent cœnaculum, ascenderunt ubi manebant, &c. ] Nam et in Græco ita positus est ordo verborum: Et cum introissent in cœnaculum, ascenderunt ubi erant manentes, Petrus et Joannes, et Andreas et Jacobus. In Græco ita se habet ordo nominum: Petrus, et Andreas, et Jacobus, et Joannes, et Simon Zelotes, et Judas Jacobi. Hos referunt historiæ, in quibus apostolorum passiones continentur, et a plurimis deputantur apocryphæ, prædicasse in Perside, ibique a templorum pontificibus in civitate Suanir occisos, gloriosum subiisse martyrium. Quibus astipulatur et liber Martyrologii, qui beati Hieronymi nomine ac præfatione attitulatur: quamvis idem Hieronymus illius libri non auctor, sed interpres, Eusebius autem auctor extitisse narretur. Porro Isidorus arbitratur hunc Simonem esse, qui post Jacobum fratrem Domini Hierosolymorum rexit ecclesiam, ac sub Trajano crucis martyrio coronatus est, cum centum et viginti esset annorum: quem et nos olim in primo Actus Apostolorum libro secuti sumus, non ea quæ scripsit scrupulosius discutientes, sed simpliciter ejus dictis auscultantes, rati quod hæc ipse de certis veterum historiis didicerit. Quod ne adhuc quidem negare audemus, maxime cum ille qui præfatas apostolorum

passiones scripsit, ipse se certissime incerta et falsa scripsisse prodiderit. Dicit enim, quia Candacis eunuchus, quem baptizasset Philippus in Judæa, eo tempore fuerit in Æthiopia, quo Matthæus ibi docebat, eique docenti auxilium tulerit: cum manifestum sit, Candacen nomen esse non viri, sed fæminæ: id est, non eunuchi, sed dominæ ejus, reginæ videlicet Æthiopum, quæ, sicut ex veterum monimentis comperimus, omnes antiquitus sic appellari solebant. Scripsi in eodem opere, commentarium Hieronymi secutus, et de Juda fratre Jacobi, qui etiam Thaddæus vocabatur, missum eum ad Abgarum fuisse regem Osrhoenæ, ut ecclesiastica tradit historia: sed diligentius postmodum ipsam historiam ecclesiasticam inspiciens, reperi non ibi esse scriptum, quia Thaddæus apostolus unus ex duodecim, sed Thaddæus unus ex septuaginta discipulis ad sanandum memoratum regem fuerit destinatus. Non autem mihi imputandum errorem reor, ubi auctoritatem magnorum sequens doctorum, quæ in illorum opusculis inveni, absque scrupulo suscipienda credidi.

Cum mulieribus, et Maria matre Jesu, et fratribus ejus.] Fratribus Jesu, non Mariæ dicit. Namque in Græco manifesta distinctio est, ubi non αὐτῆς, sed αὐτοῦ scriptum est, quod absque ulla dubietate pronomen est, apud eos, generis masculini. Curavit namque beatus Lucas intimare legentibus, quia fratres Domini eo tempore fidei ejus erant participes, de quibus ante passionem ejus dictum erat, Neque enim fratres ejus credebant in eum.

Et notum factum est omnibus habitantibus Hierusalem, &c.] Lingua eorum dicit, qui habitabant Hierusalem: quia nimirum etsi utrique loquebantur Hebraice, distabat tamen proprietas linguæ Hierosolymorum a Galilæis, de quibus apostoli erant, quod in historia Dominicæ passionis discimus, ubi idem Petrus etiam nolens loquela sua proditus est, esse Galilæus.

Et statuerunt duos, Joseph qui vocabatur Barsabas, qui cognominatus est Justus.] In Græco habetur plus: Et his dictis, statuerunt duos: Joseph, qui vocabatur Barsabas, qui cognominatus est Justus, et Matthiam. Ubi nos in hac sententia Justus legimus, in ipso quoque Græco Justus est positum. Quod si Latinum nomen esse credimus, videtur quia tantæ virtutis ille vir fuerit, ut etiam a Romanis, qui eum nosse potuerant, justitiæ nomen acceperit. Sin autem Hebræum nomen est, potest interpretari, parcens, vel ipse allevatus, ut in libro Hebræorum nominum Hieronymus docet. Quod vero Latine Justus dicitur, hoc Hebraice Sadoch, Græce appellatur δίκαιος. Refert autem Clemens Alexandriæ presbyter, vir per omnia doctissimus, ambos hos qui ad sortem apostolatus statuti sunt, de numero fuisse septuaginta discipulorum.

### IN CAP. II.

Et cum complerentur dies Pentecostes, &c.] Male quidam codices habent, Pentecosten: nam Pentecoste nominativo casu, quinquagesima dicitur; Pentecostes genitivo, quinquagesimæ; Pentecosten accusativo, quinquagesimam. Nulla autem ratio loquendi sinit, ut dicamus cum complerentur dies quinquagesimam, cum dici debeat, Cum complerentur dies quinquagesimæ: vel certe, sicut in Græco legitur numero singulari, Et cum compleretur dies quinquagesimæ. At vero in precibus ejusdem diei dicendum est, Et diem sacratissimum pentecosten celebrantes, id est, quinquagesimam. A cujus verbi consuetudine putatur hujus dici solennitas, a quibusdam qui Græcam lin-

guam nesciunt, etiam nominativo casu Pentecosten appellari debere.

Et factus est repente de cœlo sonus, tanquam advenientis spiritus vehementis, &c.] Et in ipsa datione legis et gratiæ apparet evidentissima veteris et novi Testamenti distantia. Ibi plebs longe stabat: timor erat, amor non erat. Nam usque adeo timuerunt, ut dicerent ad Moysen: Loquere tu ad nos, et non ad nos loquatur Dominus, ne moriamur. Descendit ergo Deus, sicut scriptum est, in Synam in igne, sed plebem longe stantem territans, legem digito in lapide, non Spiritu suo scribebat in corde. Hic autem quando venit Spiritus Sanctus, congregati erant fideles in unum: nec in monte terruit, sed intravit domum. De cœlo quidem factus est sonus subito, et quasi ferretur flatus vehemens sonuit: sed expavit nullus. Audisti sonum, vide ignem: quia et in monte utrumque erat, et ignis et sonitus, sed illic etiam fumus, hic ignis, linguæ divisæ velut ignis. Numquid de longinquo territans? Absit. Nam insedit super unumquemque illorum, et cœperunt linguis loqui, prout Spiritus Sanctus dabat eis pronuntiare. Audi linguam loquentem, et intellige Spiritum non in lapide, sed in corde scribentem.

Et apparuerunt illis dispartitæ linguæ tanquam ignis, &c.] Hujus ignis, non hic ignis. In Græco enim  $\pi \nu \rho \delta c$  habetur, non  $\pi \bar{\nu} \rho$ . Quæ distinctio facilius pateret, si addito verbo diceretur: Apparuerunt dispartitæ linguæ tanquam ignis ardentis, sive tanquam ignis fulgentis: ut intelligatur, in speciem ignis linguas esse visas.

Et cœperunt loqui variis linguis, prout Spiritus Sanctus dabat eloqui illis, &c.] In Græco non habetur in hoc loco, Variis linguis, sed aliis linguis. Dixerat namque Esaias: In aliis linguis et labiis aliis loquar populo huic; et nec sic exaudient me;

dicit Dominus. Quam nimirum prophetiam beatus Lucas ut hac datione Spiritus impletam esse admoneret, idem etiam verbum, quod in prophetia vidit, in hac sacra historia ponere curavit.

Quoniam audiebat unusquisque lingua sua illos loquentes. &c. ] Scio me reprehensum a quibusdam; quod hanc sententiam duobus modis posse intelligi dixerim, vel potius qualiter intelligenda sit, quæsierim. Quibus breviter respondeo, quod omne quicquid de eadem sententia in præcedenti meo volumine scripsi, non hoc ex proprio sensu protuli, sed ex verbis sancti et irreprehensibilis per omnia magistri, hoc est, Gregorii Nazianzeni, assumpsi. quidem constat quod repleti Spiritu Sancto apostoli, linguis omnibus loquebantur: neque de hoc ulli dubitare fidelium licet. Sed quomodo loquerentur, merito quæritur, utrum videlicet sermo apostolorum tantam habuerit virtutem, ut ab omnibus qui diversas linguas noverant, auditus æqualiter possit intelligi: an vero quicunque eorum loquebatur, necesse enim erat, unum in conventu tantæ multitudinis, tacentibus cæteris interim, sermonem proferre doctrinæ, ipse qui loquebatur primo Hebræis, Hebraice fecerit sermonem, nescientibus cæteris quid diceret : deinde Græcis, Græce ignorantibus et expectantibus cæteris; deinde Parthis, post hæc Medis, ac sic Elamitis, et quæ per ordinem enumerantur gentibus, propria sit ipsorum lingua locutus, præstolantibus singulis ac silentibus, donec adveniente suo ordine quid diceretur, intelligerent, et sic verbis docentium fidei assensum præberent. Refert autem Lucas loquentem ad turbas Petrum, et secundo vel tertio eadem quæ dixerat repetentem non refert, sed tantum eas, accepto salutis consilio, Christianæ fidei consecratas esse mysteriis. autem errasse reor illum, si quis utrumque fieri posse

credat, et apostolos videlicet in Spiritu Sancto omnium gentium linguas intelligere ac loqui potuisse, et ipsorum quoque verba majore miraculo quacunque lingua essent edita, ab omnibus qui audiebant, æque potuisse cognosci.

Et qui habitant Mesopotamiam, et Judæam, &c.] Hæ quæ post Judæam nominantur provinciæ, vere omnes quidem Græce loquuntur, sed si nihil diversum patria consuctudine sonarent, nequaquam tam subtili distinctione linguarum commemorarentur. Unde mira in apostolis Spiritus gratia contuenda est, quæ non solum eos diversitatem omnium edocuit linguarum, verum etiam distantiam proprietatum in unaquaque lingua juxta numerum provinciarum quæ hac utebantur, in eorum fecit loquelis agnosci.

Et advenæ Romani.] Rectius habetur in Græco, Et peregrinantes Romani, id est, Judæi qui peregrinam Romæ vitam agebant, sicut alii alibi, de quibus supra dictum est. Nam quod advenæ ibi fuerint, qui Græce dicuntur proselyti: id est, hi qui ex gentibus ad Judaismum, relicto gentilitatis ritu, convenerant, sequente versu manifestatur, cum dicitur: Judæi quoque et proselyti.

Sanguinem et ignem, et vaporem fumi.] De igne et fumo in præcedenti libro dictum est: sanguinem autem non solum Dominici vulneris, sed etiam Dominici sudoris dicit, quando orante illo ante traditionem, factus est sudor ejus sicut guttæ sanguinis, decurrentis in terram. Quod ideo inter signa divinitus gesta numeratur, quia in consuetudine naturæ nequaquam inveniri probatur humanæ. Signum est ergo, quia significabat universum orbem sanguine Domini esse abluendum: ut sicut aliquando tabernaculum sive templum sanguine victimarum erat Domino consecratum; ita nunc per omnem mundum populus fidelium illi in domum sanctam ipsius

sanguine dedicaretur: nec solum Hierosolymis esset locus orandi; verum in omni loco dominationis ejus, levarent electi manus suas per orationes puras ad Dominum.

Sol convertetur in tenebras.] Tenebrarum nomen in Græco singulari numero legitur, id est, σκότος, quod Latinus interpres, quia singulari numero proferre nequibat, necessario pluraliter tenebras posuit. Hoc autem ideo commemorandum putavi, ut sciret omnis quicunque hæc de gente Anglorum legeret, non sibi esse necesse propter Latinæ linguæ auctoritatem, tenebras in suam loquelam pluraliter proferre; sed potius singulariter, cum et hoc æque possit propter Græcam nimirum auctoritatem, unde in Latinam scripturam translata est.

Hunc definito consilio et præscientia Dei traditum, &c.] In Græco habetur uno verbo plus, quod tamen multum ad causam pertinet: Et præscientia Dei traditum accipientes. Traditus namque est a præside in potestatem eorum illa conditione, ut sive hunc sive latronem eligerent: et illi accepta hac optione donaverunt latroni vitam, Jesum vero per manus militum suis tamen clamoribus ac precibus interemerunt.

Quem Deus suscitavit, solutis doloribus inferni, &c.] Videtur sensus esse hujus sententiæ, quia soluti sunt Domino ad inferos descendente dolores pænarum: id est, tangere illum minime valuerunt. Verum si Græcam inspexerimus auctoritatem, ubi scriptum est: Quem Deus suscitavit tertia die, solvens per ipsum dolores mortis, juxta quod non erat possibile teneri illum ab eo: patet profecto, quia solutos per Dominum dicit dolores inferni sive mortis: hoc est, per descensum ejus ad inferos liberatos a locis infernorum sanctos: qui quamvis in sinu Abrahæ, id est, in consolatione secretæ quietis tenebantur,

eo ipso tamen a dolore mortis sive inferni non erant in totum liberi: quo necdum superna in cœlis gaudia videre et intrare meruerunt donec fieret quod dictum est a propheta Domino: Tu quoque in sanguine testamenti eduxisti vinctos tuos de lacu, in quo non est aqua. Si enim in lacu locorum infernalium liberi prorsus a dolore mortis erant sancti, quare dicit eos vinctos, donec educerentur in sanguine Christi? Solvit ergo per illum dolores mortis, juxta quod impossibile erat teneri illum ab ea. Nam sicut immunis erat ipse a potestate mortis, ita erat potens etiam quoscunque vellet a dominio mortis eruere.

David enim dicit in eum, id est, in personam ejus: Providebam Dominum coram me semper, &c.] Exponendo Mediator Dei et hominum, quid ipse fecerit, dat nobis qui puri homines sumus consilium, quo peccata vitemus. Nam qui auctoris sui præsentiam jugiter oculo mentis intuetur, nullatenus hunc ad delicta convertit. Dicit etiam causam qua motus non est. Domino siquidem a dextris opitulante, sinistra non prævalent: sed animus, quem ille custodit, in eo firmius perseverat. Congrue autem sibi Dominum a dextris esse dicebat; quia si non ille hanc partem tenuerit, statim eam insidians diabolus occupabit, sicut de Juda scriptum est: Et diabolus stet a dextris ejus.

Propter hoc delectatum est cor meum, et exultavit lingua mea.] Propter hoc quod ille scilicet a dextris adstitit, et in cogitationibus suis jocunditatem et exultationem in lingua obortam sibi esse testatur. Et quidem imminente passione dicebat: Quia tristis est anima mea usque ad mortem, cœpitque pavere et tædere. Sed contristabatur, ut verum se esse hominem in anima et corpore, ac veraciter passibilem demonstraret: exultabat vero animo et lin-

gua, quia passione sua salvandum esse noverat genus humanum.

Insuper et caro requiescet in spem.] Gaudebat quidem, quod ab inimicis moveri ac superari nequibat: sed eum super hoc gaudium adhuc sibi dicit crevisse lætitiam, quod in carne sua, cujus nos morte salvavit, exemplum quoque resurrectionis nobis esset præbiturus.

Quoniam non derelinques animam meam in inferno, &c.] Constat quidem animam Domini non esse derelictam apud inferos; quæ ablatis eis propter quos ibi descenderat, mox ad superna rediit: constat nec carnem ejus esse corruptam, quæ cita resurrectione glorificata est. Sed quærendum, quomodo ipse in alio Psalmo improperans impænitentibus et contumacibus, laborem suæ passionis dicat: Quæ utilitas in sanguine meo, dum descendo in corruptionem? Quod ita solvitur quia ibi se dicit descendere in corruptionem, cum corpus ejus affigentium clavorum et lanceæ corruptione penetratur; quia et ipsa solidi corporis transverberatio non immerito quædam probatur dicta corruptio. Hic autem corruptionem, id est, putrefactionem juste negat fieri, quæ generaliter carnem vastat humanam, sed sacrosancto ejus corpori nullatenus valuit provenire.

Notas mihi fecisti vias vitæ.] Hæc non solum de Domino recte intelliguntur, qui non alio duce ad superandum mortis regnum egebat: sed accepta semel plenitudine divinæ virtutis et sapientiæ, per se mortem destruere, ad vitam resurgere, atque ad dexteram Patris ascendere valebat; verum etiam de electis ejus qui ipso donante viam veritatis inveniunt, per quam ad vitam quam in protoplasto perdidere redeant, qui et ipsi replebuntur jocunditate cum facie Dei Patris: quia hæc est perfecta nostra beatitudo, cum ipsum meruerimus facie ad faciem

videre, sicut optime intellexit Philippus cum ait: Domine, ostende nobis Patrem, et sufficit nobis. Sufficit enim illa jocunditas faciem Domini videre, neque aliud amplius requiritur: quia nec erit quid amplius requiratur, cum visus fuerit ille qui est super omnia. Et hæc sunt quæ in Psalmo sequuntur: Delectationes in dextera tua usque in finem.

Propheta igitur cum esset et sciret, quia jurejurando jurasset, &c.] In Græco habetur plus, De fructu lumbi ejus suscitare Christum, et sedere super sedem ejus. Sed et in eo quod sequitur, Providens locutus est de resurrectione Christi, quia neque derelictus est in inferno. In Græco consequentius habetur, quia neque derelicta est anima ejus in inferno. Et sanctus Fulgentius ad Trasamundum scribens, ita ponit: Nam et de corporis ejus excitatione a mortuis continuo subjecit, dicens, Neque caro ejus vidit corruptionem. Juxta quod et Propheta utrumque complexus est dicens: Quoniam non derelinques animam meam in inferno, nec dabis sanctum tuum videre corruptionem.

Et promissione Spiritus Sancti accepta a Patre, &c.] In Græco habetur ita: Effudit hoc donum, quod nunc vos videtis et auditis. Et quidem super Jesum, quem crucifixere Judæi resuscitatum a Deo, et esse Christum edocuit: nunc autem ad altiora paulatim fidem provocans audientium, et Deum hunc esse verum designat, dum eum Sancti Spiritus donum effudisse confirmat, quod divinæ tantum esse potentiæ, sapiens quisque cognoscit. Et pulchre eodem verbo effusionis usus est, quod superius commemorat a prophetæ sententia Dominum dixisse præmiserat: ut ex hoc quoque et illud auditores colligerent, ipsum esse Dominum Jesum Christum, qui et antequam carnem assumeret, loqui consuesset in prophetis: qui futura seculi tempora prout ipse vellet dispone-

ret, qui signa et prodigia in cœlo daret, et in terra, qui omnes nomen suum invocantes salvos faceret, cæteraque quæ propheticus sermo describit quasi Dei Filius ac Deus verus expleret.

Non enim David ascendit in caelos, &c.] Quidam codices habent, Dicit Dominus: sed Græca exemplaria et in hoc libro et in psalterio habent, Dixit Dominus. Manifestissime autem beatus Petrus per hunc Psalmum exponit, quomodo sit intelligendum quod de alio psalmo superius assumpserat, iurasse Dominum David de fructu lumbi ejus suscitare Christum, et sedere super sedem ejus: quia videlicet et hæc sedes regni non in terrena Hierusalem, in qua regnavit David, sed ad dexteram intelligenda esset maiestatis eius in cœhs. Ubi utramque unius eiusdemque Redemptoris nostri naturam de scripturis propheticis evidenter astruxit: et humanam videlicet. quæ de fructu lumbi David per virginem orta est; et divinam, propter quam ascendens in cœlum, homo ad dexteram Patris assumptus est. In hac namque veraciter Filius David, in illa Dominus David extitit. propter quod et congruenter adjunxit:

Certissime ergo sciat omnis domus Israel, quia et Dominum eum et Christum Deus fecit.] Dominum namque illum esse probavit, ex verbo David quo ait, Dixit Dominus Domino meo; et ex eo quod dixit propheta Johel, Et erit in novissimis diebus, dixit Dominus: Effundam de Spiritu meo super omnem carnem, cum hoc eum veraciter ipso die perfecisse declarasset: Christum vero illum esse docuit, verbo ejusdem David, quo ei dictum a Domino cecinit, Sede a dextris meis: simul et ex eo quod per prophetam loquens Spiritum Sanctum suum esse Spiritum declaravit, quodque hunc sua potestate hominibus dare potuit. Hoc etenim nulli prorsus hominum competere, excepto Mediatore Dei et hominum ho-

mine Jesu Christo, quis nisi infidelis dubitat? Nam quomodo esse potuit, ut ille non vere Christus, id est omni plenitudine Spiritus Sancti unctus, esse recte crederetur, qui de eodem Spiritu potentialiter quibus voluit, dare probatus est? Ait ergo, quia et Dominum eum et Christum Deus fecit. Numquid Dominus Christus et Deus et homo est una in duabus naturis existente persona? In divinitate quidem æternaliter a Patre natus est, in humanitate autem ex tempore ab ipso Patre factus est, cum eum operante Spiritu Sancto in utero virginis incarnari disposuit.

Et Dominum, inquit, eum et Christum Deus fecit. &c.] Quia Jesus proprium nomen est hominis illius quem crucifixere Judæi, sicut Aaron sive David propria sunt nomina hominum: Dominus autem potestatis ac majestatis vocabulum est, cui merito debeat omnis creatura subjici: de qua ipse discipulis post resurrectionem apparens ait: Data est mihi omnis potestas in cœlo et in terra. Porro Christus regiæ sive pontificalis appellatio dignitatis est. Namque pontifices et reges per legem oleo sancto ungi, et ob id Christi nuncupari solebant: in figuram nimirum ejus qui oleo lætitiæ, id est, Spiritu Sancto præ consortibus suis a Deo unctus rex nobis et sacerdos magnus fieri dignatus est: sacerdos videlicet, ut hostia nos suæ passionis emundet ab omni peccato. ut ad dexteram Dei positus etiam nunc interpellet pro nobis: rex autem, ut, devictis omnibus adversariis nostris, ad regnum nos immortale perducat.

Quid faciemus, viri fratres.] In Græco habetur plus: Monstrate nobis. Quod verbum in opusculis eorum qui Scripturas Sanctas exposuerunt, sæpius huic sententiæ adjectum invenimus.

Et accipietis donum Spiritus Sancti, &c.] Quod vero addidit, Et omnibus qui longe sunt, quoscunque advocaverit Dominus Deus noster, ad illud testimo-

nium respicit quod de propheta ultimum posuerat, quia omnis quicunque invocaverit nomen Domini salvus erit. Quod ad gentium vocationem specialiter pertinet, quæ a societate filiorum Israel, et cognatione et merito longe fuerant segregatæ, et tamen per invocationem nominis Domini juxta promissionem prophetæ, a suo erant errore salvandæ.

Qui ergo receperunt sermonem ejus, baptizati sunt.] Hunc locum alia translatio juxta proprietatem Græcæ veritatis ita habet: Illi quidem recipientes libenter verbum ejus, baptizati sunt. Qua interpretatione videtur manifestius expressum, quia non quidam ex eis qui audierant verbum Petri, sed omnes qui ad audiendum convenerant, libenter hoc audientes baptizati sunt.

Dominus autem augebat qui salvi fierent quotidie in id ipsum.] In Græco ita legitur: Dominus autem augebat qui salvi fierent quotidie ecclesiæ, ac deinde altera narratio ita incipit.

### IN CAP. III.

In id ipsum autem Petrus et Johannes ascendebant in templum, &c.] Quod superiori sententiæ ita potest aptari: Cum Dominus quotidie prædicantibus apostolis in ecclesiam suam credentes aggregaret, ascendebant apostolorum primi in templum, Deum rogaturi in id ipsum: id est, ut ecclesiæ suæ semper augmenta procuraret.

Et protinus consolidatæ sunt bases ejus et plantæ.] Bases nomen Græcum est, et in ipso Græco sic positum, quod Latine fulturas significat: quo nomine gressus ejus confirmatos indicat, sicut etiam Latine quidam interpretati sunt. Sed sciendum est, quod

gressus proprie apud Græcos διαβήματα vel πορίαι vocantur.

Et impleti sunt stupore et ecstasi.] Alia editio pro ecstasi, id est, excessu mentis, admirationem non proprie posuit: quia major admiratio solet nonnunquam mentem ad excessum deducere, et ultra consuetum cogitandi modum ad altiora transferre.

Deus patrum nostrorum glorificavit Filium suum Jesum, &c.] In Græco habetur consequentius: Deus patrum nostrorum glorificavit puerum suum Jesum. Conveniebat namque, ut sermonem de Domino his qui eum occiderant, faciens doctor sapiens, primo humanitatis, quæ tradi et interfici potuit, recordaretur: deinde paulatim resurrectionis gloria ejus patefacta. Deum quoque hunc et Dei Filium esse declararet, denique paulo post Auctorem eum vitæ appellat. Et in clausula sermonis apertius, Vobis, inquit, primum Deus suscitans Filium suum, misit eum benedicentem vobis, ut deleantur vestra peccata, jungendum est ad superiora, ut cum venerint tempora refrigerii a conspectu Domini, tunc vestra deleantur Tempora autem refrigerii discretionem universalis judicii et justorum redemptionis dicit, de quo ipsi tribulationes quidem passi, sed spe salvi facti dicunt Domino in psalmo: Transivimus per ignem et aquam, et induxisti nos in refrigerium. Tunc etenim plene delebuntur nostra peccata, cum virtute resurrectionis novissima inimica destructa fuerit mors. In quadam translatione hunc versum ita propter explanationem sensus positum invenimus, Ut cum venerint tempora refrigerii, veniant et vobis a facie Domini. Et revera in Græco sic scriptum est, cum additamento pronominis illius: Ut cum venerint vobis tempora refrigerii a facie Domini.

Quem oportet cœlum quidem suscipere usque in tem-

pora restitutionis omnium, &c.] Hoc est, quod eidem Domino Jesu Christo a Deo Patre dictum Psalmista testatur: Sede a dextris meis, donec ponam inimicos tuos scabellum pedum tuorum. Assumptus namque est in cœlum, et sedet a dextris Dei. In qua nimirum sede paternæ majestatis, semper divinitus manet, neque inde unquam abfuit: verum in assumpta humanitate venturus est de cœlo ad judicandum vivos et mortuos, quando omnes inimici ejus subdentur pedibus ejus, et restituentur omnia quæ locutus est Deus per omnes prophetas ab initio seculi: quia cum sanctis omnibus ad æternam vitam cum Domino intrantibus, reprobi cum diabolo omnes perpetuas pænas subibunt, nihil restabit omnino, quod prophetæ nobis ultra sperandum promittant: eo quod utraque pars, et boni scilicet et mali irrevocabilem in ultimo examine sententiam a justo Judice perceperint. Multumque fallitur et fallit Origenes, qui se post hoc judicium longissimo licet temporum distante intervallo, cum cæteris peccatoribus, qui a sinistra Judicis cum diabolo missi fuerint in gehennam, liberandum putat, et ad regnum cœleste perducendum: quasi hoc eis promittente propheta qui ait, Et claudentur ibi in carcerem, et post dies multos visitabuntur: cum manifesta sit juxta sanos sensus prophetæ sententia, qua hostes ac persecutores sanctæ ecclesiæ singulos in die exitus sui in gehennam rapiendos prædixit: sed cunctos in die judicii ad modicum inde relaxandos prævidit, dum recepto corpore immortali denuo duplicem in pænam mortis præcipitentur æternæ. Nam et hoc prophetam in hac sententia intendisse sequentia ipsius verba declarant, qui cum dixisset, Et post dies multos visitabuntur: continuo subjecit, Et erubescet luna, et confundetur sol: quod in die judicii futurum non solum prophetia, sed et evangelica verba declarant.

VOL. XII.

Moyses quidem dixit, Quia prophetam vobis suscitabit Dominus Deus vester, &c.] Initium hujus loci in Græco plus habet: Moyses quidem dixit ad patres vestros. Quia prophetam vobis suscitabit Dominus Deus vester. Patet autem virtus sententiæ, quia Dominus noster de populo Israel veritatem carnis assumpsit, apparens in similitudinem Movsi: ut sicut ille carnalem Israel cerimoniis et sacris legalibus instructum ac purificatum, in terram repromissionis introduxit, ita et Dominus per gratiam evangelii spiritualem Israel de toto orbe congregans, ad cœlestia regna perduceret: et sicut illi qui legem Moysi contempserunt, de terra repromissionis sunt ab inimicis nationibus ejecti; sic et hi qui doctrinam evangelicæ gratiæ despexerint, de cœtu sanctorum per ultores Spiritus expellantur. Hoc est enim quod sequitur:

Erit autem omnis anima quæcunque non audierit prophetam illum, &c.] Verum notandum, quia beatus Petrus hic non verba Mosaicæ sententiæ, sed sensum tenere curavit: scriptum namque est in Deuteronomio, dicente Moyse ad filios Israel: Prophetam de gente tua, et de fratribus tuis sicut me suscitabit tibi Dominus Deus tuus, ipsum audies, ut petisti a Domino Deo tuo in Horeb. Et paulo post: Et ait Dominus Deus mihi, Bene omnia locuti sunt, Prophetam suscitabo eis de medio fratrum suorum similem tui, et ponam verba mea in ore ejus, loqueturque ad eos omnia quæ præcepero illi. Qui autem verba ejus quæ loquetur in nomine meo, audire noluerit, ego ultor existam. Pro quo Petrus posuit, Exterminabitur de plebe: manifestius insinuans hunc esse modum divinæ ultionis, ut qui cœlestia mandata contemnunt, ab electorum sorte reddantur extorres. Et hic ergo et multis aliis in locis, ubi apostoli et evangelistæ de veteri testamento exempla

posuerunt, perspicuum est eos Scripturarum sensum quæsisse, non verba, nec magnopere de ordine sermonibusque curasse, ut intellectui res pateret.

Dicens ad Abraham, Et in semine tuo benedicentur omnes familiæ terræ.] Ex utroque hoc testimonio, et illo videlicet quod ad Moysen, et illo quod ad Abraham a Domino promulgatum est, et severitas eius et bonitas declaratur. Bonitas quidem in eis, qui accepta fide Christi benedici merentur ab illo: severitas vero in illis, qui merito sui contemptus et inobedientiæ de plebe benedictorum exterminantur; id est, extra terminos æternæ beatitudinis ejiciuntur. Ita autem dictum est, In semine tuo benedicentur omnes familiæ terræ: quomodo in evangelio dictum est, Erat lux vera, quæ illuminat omnem hominem venientem in mundum. Non enim vel omnes familiæ terræ benedicuntur in Christo, vel omnis homo veniens in mundum illuminatur a Christo; cum plures multo sint qui in tenebris et maledictione, qua nati sunt, primæ transgressionis vitam transigentes, vel etiam pejora addentes in æternum damnentur. Sed intelligendum quod in semine Abrahæ, hoc est in Christo, benedicantur omnes familiæ terræ, quæcunque benedicendæ sunt; ejusque gratia illuminetur omnis homo quicunque ad sortem sanctorum, quæ est in luce, pertinet: nec sit aliud nomen sub cœlo datum hominibus in quo oporteat nos salvos fieri, quamvis et ita recte possit intelligi, nullam esse cognationem sive familiam terræ, in qua non aliqui benedictionem supernæ hæreditatis accipiant: ex illis dico familiis sive cognationibus septuaginta et duobus, in quas post diluvium, in constructione turris, divisum esse genus humanum legimus. Benedicentur ergo in semine Abrahæ, videlicet Mediatore Dei et hominum homine Jesu Christo, omnes electi; non solum qui post incarnationem ejus in eum crediderunt, verum etiam hi qui incarnationis ejus tempora nascendo in carne præcesserunt. Omnibus namque idem homo Deus ad cœlos ascendens, januas regni cœlestis aperuit: omnibus in die judicii dicturus est, Venite, benedicti Patris mei, percipite regnum.

### IN CAP. IV.

Supervenerunt sacerdotes et magistratus templi.] Magistratus numero singulari legendum est, quod ex Græco facillime claret, ubi στρατηγός singulariter scriptum est: pro quo Latine in quibusdam codicibus præpositum templi, in aliis rectius prætorem templi scriptum invenimus. Nam Græce prætor, στρατηγός: magistratus autem sive princeps ἄρχων dicitur.

Dixit ad eos, principes populi et seniores.] In Græco habetur plus, Et seniores Israel, audite. Similiter in sequentibus, ubi dictum est, In hoc iste adstat coram vobis sanus; in Græco habetur, Coram vobis sanus hodie, et in alio nullo.

Videntes autem Petri constantiam et Joannis, &c.] Sine literis dicitur, non quod literas nescirent, sed quod grammaticæ artis peritiam non haberent. Nam in Græco apertius pro hoc verbo ἀγράμματοι, hoc est illiterati, habetur: idiotæ autem, proprie imperiti vocantur. Denique in Epistola ad Corinthios, ubi scriptum est, Etsi imperitus sermone, sed non scientia; pro imperito in Græco ιδιώτης habetur.

Quia omnes clarificabant id quod factum fuerat.] Melius habetur in Græco, Omnes enim glorificabant Deum, in eo quod factum fuerat. Et quod in nostris codicibus additum est, In eo quod acciderat; in Græco non habetur. Et quidem glorificabant et clarificabant ex uno Græco, quod est ἐδόξαζον, solent

indifferenter in Latinum transferri: sed distat inter clarificari factum, et Deum in facto clarificari sive glorificari. Clarificari namque facta sive dicta aliqua, est in notitiam hæc plurimorum fama vulgante deferri, quod etiam de humanis rebus mirifice gestis fieri potest: Deum autem clarificari sive glorificari in factis hominum, proprium est Christianæ pietatis et humilitatis, præcipiente ipso ac dicente: Videant opera vestra bona, et glorificent Patrem vestrum qui in cælis est.

Quare fremuerunt gentes, et populi meditati sunt inania? Non quasi nescius interrogat propheta, sed vesaniam mirando impiorum corripit eos qui adversus Dominum Salvatorem nihil ab eo læsi, immo multis beneficiis adjuti consurrexerunt. Gentes autem propter milites Romanorum, populos propter Judæos posuit. Unde apte gentes fremuisse, populi autem meditati esse inania adversus Deum dicuntur. dæorum namque proceres sedula meditatione, quomodo Dominum morti traderent, tractabant: milites vero nihil ei intulisse, nihil insidiarum tetendisse reperiuntur, sed tantum in contumeliam et mortem ejus imperiis obtemperasse præsidis. Unde et fremere dicti sunt, imperito scilicet motu atque incondito agitati: et quia fremitus proprie ferarum est, merito fremere dicti sunt, qui ratione postposita belluino furore succensi sunt. Quod autem populi inania meditati esse perhibentur, respicit ad hoc quod in præcedente Psalmo de beato viro dicitur: Sed in lege Domini voluntas ejus, et in lege ejus meditabitur die ac nocte. Sicut enim beatus est, qui in meditatione divinæ legis suum tempus omne transigit; ita perpetuis est miseriis jure deputandus ille populus, qui non solum a meditanda Dei lege se superbiens avertit, sed et contra ipsum legis auctorem

Deum ac Dominum suum crebra sese meditatione insanus exercuit.

Astiterunt reges terræ, et principes convenerunt in unum, &c.] Principes Judæorum, et ipsum Pilatum dicit: reges autem plurali numero propter Herodem tetrarcham ponit, sicut sequentia apostolorum verba testantur: quamvis possit recte plurali numero regum appellatione designari ipse Herodes tetrarcha, qui in nece Domini consensum præbuit Pilato: et ille ejusdem nominis et malitiæ, qui in persequendo Dominum mox natum pueros necavit in Bethlehem. etsi non eodem tempore, eodem tamen odio ac nequitia mentis, cum principibus Judæorum adversus Dominum astiterunt et convenerunt in unum. tandum autem, quod horum versuum talis est concatenatio, ut et prior de secundo accipiat clausulam, qua dicitur adversus Dominum et adversus Christum ejus: et secundus de primo accipiat adverbium Quare, ut sit plena utriusque positio, Quare fremuerunt gentes, et populi meditati sunt inania adversus Dominum et adversus Christum ejus? quare astiterunt reges terræ, et principes convenerunt in unum adversus Dominum et adversus Christum ejus? Reges autem terræ dicit ad distinctionem eorum, quibus in terra peregrinantibus regnum servatur in cœlis.

Io eo quod manum tuam extendas, sanitates et signa, &c.] In Græco habetur, Per nomen sancti pueri tui Jesu; quod magis apostolorum votis congruere videtur, qui per omnia satagebant, ut homo quem crucifixerunt Judæi clarescentibus per nomen ejus miraculorum signis, in cœlum assumptus, et Dei esse Filius innotesceret.

Et loquebantur verbum Dei cum fiducia.] In Græco habetur additum: Omni volenti credere. Sed et in

sequenti lectione, cum dictum esset, Multitudinis autem credentium erat cor unum et anima una: et hic in Græcis exemplaribus, quod nostri codices non habent, adjunctum est, Et non erat separatio in eis ulla: ac deinde, quod et in nostris codicibus continetur subillatum: Nec quisquam illorum quæ possidebant, aliquid suum esse dicebat. Quam sententiam etiam beatus Cyprianus in libro Testimoniorum tertio sic posuit, dicens: Turba autem eorum qui crediderunt, anima una ac mente agebatur: nec erat inter illos ullum discrimen, nec quisquam suum judicabat ex bonis quæ eis erant. Convenit autem hic locus, et aptissima ratione concinit ei quod supra dictum est: quia qui Spiritum Sanctum acceperunt in die sancto Pentecostes, cum omnes Galilæi essent, cunctorum qui de diversis mundi partibus aderant et Judæorum et proselytorum linguis loquebantur. Illic etenim per adunationem linguarum discrepantium pulcherrimo præsagio designabatur, quod sancta ecclesia per donum ejusdem Spiritus in diversis per orbem nationibus et linguis unum esset cor et animam habitura. Non enim omnium credentium est linguis loqui omnibus, sed diversarum adunatio linguarum in fide Christi indicio fuit: quia Dominus unus, una fides, unum baptisma, unus Deus et Pater omnium.

Sed erant illis omnia communia.] Latine communia, Græce dicuntur κοινά: a quo nomine constat perfectos Dei famulos κοινοβίτας Græce, id est, communiter viventes, et κοινοβία habitacula eorum esse vocata: βίον namque lingua eorum vitam constat appellari, non eam vitam quæ morti contraria est; sed illam dum quærimus, qua quis conversatione vitam ducat in militia an in agricultura, an in arte qualibet honesta vel turpi, monachus sit, an laicus, an clericus. Cæterum vita qua a mortuis discerni-

mur, ζωή nuncupatur a Græcis: qui ergo ita vivunt, ut sint eis omnia communia in Domino, recte composito ex duobus uno nomine κοινοβίται vocantur. Quæ nimirum vita tanto cæteris seculi huius conversationibus felicior est, quanto statum futuri seculi etiam in præsenti imitatur, ubi sunt omnia omnibus communia bona beatis, cernentibus ejus gloriam, a quo omnia bona sunt: et quia ibi summa pacis et securitatis gratia regnat, recte civitas in qua hujus vitæ typus præcessit, Hierusalem, id est, visio pacis dicta est. Unde notanda rerum simul locorumque distantia; siquidem in opere superbiæ turris lingua et mens humani generis cum esset una, merito iniquitatis discissa est, ita ut cum omnibus ibi linguis loquerentur homines, nemo tamen proximi sui voluntatem aut verba cognosceret. Porro in Hierusalem eædem sunt linguæ merito humilitatis unitæ, unaque omnibus lingua, eadem erat voluntas et anima. Quod nimirum usque hodie toto orbe geritur, dum electi in multifaria divisione loquelarum, uno ac non diviso corde et intentione Domino famulantur: at vero reprobi ita omnes diabolo deserviunt, ut eadem servitus diversa mente et pugnaci, plerumque inter se studio et certamine geratur: propter quæ eorum civitas recte Babylon, id est, confusio nominatur.

Joseph autem, qui cognominatus est Barnabas ab apostolis, &c.] Mirum quomodo hunc Barnabam, qui postea cum Paulo gentium est ordinatus apostolus, ac post longum ejus contubernium denuo Cyprum, unde ortus fuerat, prædicaturus rediit, Eusebius in Historia Ecclesiastica de numero esse septuaginta discipulorum Domini Salvatoris arbitratur, cum manifeste scribat beatus Lucas, eum post ascensionem Domini ad discipulatum apostolorum venisse: nisi forte putandum est eum prius ita discipulatum Christi secutum, ut necdum renuntiaverit omnibus

quæ possidebat. Quod utrum evangelicæ doctrinæ convenerit, cuivis facillime patet.

#### IN CAP. V.

Exsurgens autem princeps sacerdotum, et omnes qui cum illo erant, &c.] Hæc lectio in Græco ita incipit, respiciens ad priora, Et videns hæc, exsurgens princeps sacerdotum.

Ut audierunt autem hos sermones magistratus templi et principes sacerdotum, &c.] Et hic magistratus singulari numero legendum, sicut etiam in sequentibus ubi dicitur: Tunc abiit magistratus in templum cum ministris. Græcum namque exemplar utroque in loco singulariter, στρατηγὸς, id est, prætor habet. Verum sciendum quod hic locus plus habet in Græco; ita etenim scriptum est: Ut audierunt autem verba hæc sacerdotes et magistratus templi, et principes sacerdotum, mirabantur, et ambigebant de illis quidnam vult hoc esse.

Et interrogavit eos princeps sacerdotum, dicens, Præcipiendo præcepimus vobis, &c.] Consequentius habetur in Græco, Nonne præcipiendo præcepimus vobis? Namque ita loqui magis interroganti convenit.

Obedire oportet Deo magis quam hominibus.] Interrogative legitur in Græco, Obedire oportet Deo magis, an hominibus? et apte stultam ac temerariam pontificis interrogationem apostoli fixa ac prudenti responsione refutarunt.

Deus patrum nostrorum suscitavit Jesum.] In Græco habetur, Puerum suum Jesum; juxta illud Psalmistæ, Da potestatem puero tuo: salvum fac filium ancillæ tuæ.

Et nos testes sumus horum verborum, &c.] Nos

sumus testes, quia gloriam resurrectionis ejus vidimus; quia ascendentem in cœlos oculis prosecuti sumus.

Testis est et Spiritus Sanctus, quia ut magnalia Dei, &c.] Et hoc est quod eis Dominus promisit, dicens: Cum autem venerit Paracletus, quem ego mittam vobis a Patre, spiritum veritatis, qui a Patre procedit, ille testimonium perhibebit de me, et vos testimonium perhibebitis: id est, ille vos inspirando ut loquamini, vos autem foras testimonium loquendo perhibebitis de me.

Surgens autem quidam in concilio Pharisæus, nomine Gamaliel, &c.] De hoc Gamaliele et in libro sancti Clementis legimus, quia discipulus apostolorum occulte fuerit, sed eorum consilio inter Judæos ad mitigandum eorum furorem, ubi necessitas ingrueret, sit manere præceptus: sed hoc ita esse veraciter gestum certissime hodie per revelationem reliquiarum beatissimi protomartyris Stephani cunctis late Christi ecclesiis innotuit, quæ per eundem virum divina dispositione facta est. Apparuit namque in visione sancto Dei famulo et presbytero Luciano, ut idem Lucianus presbyter postmodum omnibus ecclesiis scripsit: et ubi sanctus Stephanus esset tumulatus, simul et Nicodemus, qui Dominum cum Joseph sepelivit, necnon et ipse Gamaliel cum filio suo Abibam, suavissima ostensione perdocuit.

Post hunc extitit Judas Galilæus in diebus professionis.] In Græco habetur, In diebus ἀπογραφῆς: hoc est, in diebus conscriptionis census, quomodo etiam in historia ecclesiastica Latine interpretatum habemus.

Et nunc itaque dico vobis, Discedite ab hominibus istis, et sinite illos.] In Græco plus habetur, Non coinquinantes manus vestras.

Si vero ex Deo est, non poteritis dissolvere eos.]

Et in Græco hic plus habet: Neque vos neque principes vestri.

Ne forte et Deo repugnare inveniamini.] Pro eo quod nos habemus, Deo repugnare; vel sicut quidam interpretati sunt, Deo repugnantes: in Græco unum nomen est positum,  $\theta \epsilon o \mu \acute{a} \chi o \iota$ . Quod ideo commemorandum putavi; ut cum in historiis  $\theta \epsilon o \mu \acute{a} \chi o c$  aut  $\theta \epsilon o \mu a \chi \acute{a} \nu$  invenimus, virtutem nominis certius scire possimus.

### IN CAP. VI.

Hos statuerunt ante conspectum apostolorum, &c.] Non illi qui eos statuerunt, sed apostoli imposuerunt eis manus. Etenim communis quidem dispensatio exigebat, ut ministri pro viduis viri eligerentur: verum ubi inventi sunt qui digni ad hoc ministerium esse viderentur, crescente gradatim, ut solet, providentia consilii salutaris, placuit eosdem lectores ipsos altaris quoque sacri ac Dominici sanguinis, sicut et refectionis mensæque communis multitudinis credentium ministros ordinari: quod probatum est verbo quo dictum est, Et orantes imposuerunt eis manus. Hoc et enim proprium est eorum, qui de communi fidelium numero ad sacrosancti altaris promoventur officium.

Stephanus autem, plenus gratia et fortitudine, &c.] In Græco habetur additum, In nomine Domini nostri Jesu Christi. Scripsi autem in præcedenti libro, Stephanum interpretari coronatum: nec longe est a vero quod scripsi. Verum solertius ediscens, inveni non coronatum Græce, sed coronam significare Stephanum. Est enim hoc nomen generis masculini apud eos, ideoque viro conveniens: coronatum autem στεφανηφόρον appellari, quasi coronam

ferentem. Denique in Psalmo ubi canimus, Benedices coronam anni benignitatis tuæ, versus ille apud Græcos ita incipit εὐλογήσεις τὸν στέφανον. Cujus mysterium nominis pulchre exponens Eusebius: Statim, inquit, post ordinationem suam lapidatus ab his qui et Dominum occiderunt; per quod et nominis sui Stephano corona datur a Christo. Vocatur autem corona apud Græcos etiam neutro genere στέμμα. Quod ideo commemorandum putavi; quia sæpe Latinis etiam libris nomen hoc inditum reperimus.

Surrexerunt autem quidam de synagoga, quæ appellatur Libertinorum, et Cyrenensium, &c.] Et in ipso Græco nomen Libertinorum scriptum est. Dicuntur autem Libertini, filii libertorum; hoc est, eorum qui post servitutem manumissi ac libertate donati sunt. Constat ergo quia de servili erant stirpe procreati, qui primi adversus fidem Christi rebellarunt; qui etsi emancipati sunt a dominis hominibus, servi tamen esse peccati nequaquam destiterunt. quorum persona decenter figurati sunt nequissimi fidei et totius sanctitatis persecutores hæretici: de quibus ait Petrus, Superba enim vanitatis loquentes, pelliciunt in desideriis carnis luxuriæ eos, qui paululum effugiunt, qui in errore conversantur: libertatem illis promittentes, cum ipsi servi sint corruptionis. Cui nimirum servituti contraria est libertas Spiritus, quam habebant Berœenses, in quorum laude prædicantibus Paulo et Syla dicitur: Hi autem erant nobiliores eorum qui sunt Thessalonicæ, qui susceperunt verbum cum omni aviditate, quotidie scrutantes Scripturas.

Et non poterant resistere sapientiæ, et Spiritui Sancto qui loquebatur.] In Græco habetur plus, Et non poterant resistere sapientiæ quæ erat in eo, et Spiritui Sancto qui loquebatur: propter quod redarguerentur ab eo cum omni fiducia. Cum ergo non

possent contradicere veritati, tunc submiserunt viros qui dicerent, &c.

#### IN CAP. VII.

Dixit autem princeps sacerdotum.] In Græco additum est, Stephano: ac deinde subjunctum, Si hæc ita se habent.

Qui ait, Viri fratres et patres, audite, &c.] Quia beatus Stephanus insimulabatur dixisse verba blasphemiæ in Moysen et Deum, in ipso initio sui sermonis vigilantissime illorum calumniæ occurrit. dicens; ipsum Deum qui loquebatur patribus et prophetis Deum esse majestatis et gloriæ. etiam ubi ad Moysi usque tempora loquendo pervenit, ipsum quidem dignis laudibus extulit; sed illos rebelles, ejusque verbis semper inobedientes extitisse probavit. Sed notandum, quanta utatur arte loquendi; sic etenim ad suos persecutores cœpit loqui, quasi timeret eos: Viri fratres et patres, audite. Quid lenius, quid clementius conciliabat auditorem, ut commendaret Salvatorem? Blande cœpit, ut diu audiretur. Et quia hinc fuerat accusatus quod verba dixerit contra Deum et legem; sicut verum se Deum prædicare principio monstravit concionis: ita quoque legislationem illis exposuit, ut ejus legis esset prædicator, cujus accusabatur esse vastator. Verum in processu sermonis cum errores eorum et novos redargueret et veteres; manifestissime quantæ auctoritatis animum haberet, quantum a timore inimici libera esset sua anima perdocuit.

Et positi sunt in sepulchro, quod emit Abraham pretio argenti.] In Græco habetur, Pater noster Abraham: quod ipsum beatus Stephanus auditoribus blandiendo, ut diutius ac libentius audiretur, adjecit. Cum appropinguaret autem tempus remissionis, &c.]

Digitized by Google

Melius habetur in Græco, Quam pollicitus erat Deus Abrahæ.

Et accedente illo ut consideraret, facta est vox Domini, Ego Deus patrum tuorum.] In Græco ita scriptum est, Facta est vox de cœlo dicens ad eum: Ego sum Deus fratrum tuorum; solve calceamenta de pedibus tuis: locus enim in quo stas, terra sancta est. Hic locus juxta moralem sensum hoc admonet, ut stantes in ecclesia, quæ merito terra sancta vocatur, mortuis operibus renuntiemus.

Et tradidit eos servire militiæ cæli, sicut scriptum est in libro prophetarum.] Bene in libro prophetarum, numero singulari dicit, quia duodecim prophetarum unus apud Hebræos liber est, et non libri duodecim; juxta numerum eorundem prophetarum. Militia autem cæli aliquando quidem angelorum exercitus appellatur: hoc tameu in loco videtur consequentius, quia militiam cæli sidera dixerit; cum protinus addit testimonium prophetæ, in quo sidus dei sui pro deo: tabernaculum Moloch, pro tabernaculo Dei veri suscepisse coarguuntur.

Dura cervice et incircumcisi cordibus et auribus. &c.] Ostendit eis circumcisionem præputii, de qua contra gratiam evangelii gloriabantur nihil valere ad salutem, qui cogitationem et auditum habere probabantur immundum. Et simul hæc loquendo quasi interpretans exponit eis quid significaverit angelus, cum Moysi in igne flammæ rubi apparuit, ita ut rubus arderet nec combureretur. Ignis namque Spiritum Sanctum designat: rubus quod est genus quoddam spinarum, peccata illius populi figurate Apparuit ergo Moysi Dominus in denuntiabat. rubo ignem habente, sed non combusta; ut indicaret quod ipse quidem cum illustratione atque ardore Sancti Spiritus ad erudiendum populum veniret, nec tamen peccata ejusdem populi esset consumpturus, quin potius ejus piis beneficiis ille densissimis suæ nequitiæ spinetis semper obsisteret.

Ecce video cælos apertos.] Quod Latine dicimus video, Græce dicitur  $\theta_{\epsilon\omega\rho\tilde{\omega}}$ , a quo verbo derivatum est nomen Theoricæ, id est, contemplativæ vitæ. Per quam nonnulli electorum in hac adhuc vita retenti, mundato diligentius oculo cordis, futuræ vitæ gaudia speculari divinitus sublimati meruerunt: quomodo in præsenti sanctus Stephanus; quomodo Paulus quando ad tertium cælum raptus est, et multi alii alias. Unde etiam Deus Græce  $\Theta_{\epsilon \delta c}$  vocatur, eo quod universa videat; omniaque nuda et aperta sint oculis ejus.

Domine, ne statuas illis hoc in peccatum, &c.] Pulchre dicit, Obdormivit; et non dixit, Mortuus est. Obtulit enim sacrificium dilectionis, et obdormivit in spe resurrectionis.

# IN CAP. VIII.

Facta est autem in illa die persecutio magna in ecclesia, &c.] Si dispersa ecclesia apostoli remanserunt in Hierusalem, ut Lucas ait, constat quia mendacium scripsit ille qui ex persona Melitonis episcopi Asiæ librum exponens de obitu beatæ genitricis Dei, dicit, quod secundo post ascensionem Domini anno apostoli fuerint omnes toto orbe ad prædicandum in suam quisque provinciam divisi: qui universi appropinquante obitu beatæ Mariæ de locis in quibus prædicabant verbum Dei, elevati in nubibus rapti sunt Hierosolymam, ac depositi ante ostium domus ejus; inter quos etiam Paulus nuper ex persecutore ad fidem Christi conversus, qui assumptus fuerat cum Barnaba in ministerium gentium: quæ scriptura etiam specialiter de Joanne apostolo refert, quod eo tempore Ephesi prædicaverit: quæ cuncta verbis

beati Lucæ aperte contradicunt, quibus narrat apostolos cæteris fidelibus ab Hierosolyma propulsis remansisse ibidem, et prædicasse per omnia, donec ecclesia per totam Judæam et Samariam et Galilæam pacem haberet. Quod in uno anno perfici non potuisse nulli dubium est. Qui etiam manifeste insinuat Paulum non secundo post ascensionem Domini anno, sed longo post tempore in ministerium gentium cum Barnaba ordinatum. Absit autem ut credamus beatum Joannem apostolum, cui Dominus in cruce matrem suam virginem virgini commendavit. post unum annum recessisse, et eam reliquisse solam ac ita tanto tempore dejectam, ut etiam corpus suum defunctæ timeret ab hostibus esse comburendum; eumque postquam raptus est in nubibus, ad se redisse velut oblitum sive incuriosum sui solicita precaretur dicens, Rogo te, fili Joannes, ut memor sis verbi magistri tui Domini mei Jesu Christi, qui me commendavit tibi. Ecce enim vocata ingrediar viam universæ terræ. Audivi autem consilia Judæorum dicentium: Expectemus diem quando moriatur, quæ portavit Jesum Nazarenum, et corpus eius igni comburamus: nunc ergo, fili, curam habeto exequiarum Hæc ideo commemorare curavi, quia nonmearum. nullos novi præfato volumini contra auctoritatem beati Lucæ incauta temeritate assensum præbere.

Curaverunt autem viri timorati Stephanum, &c.] Hujus planctus et interfectionis beati Stephani bene meminit liber revelationis reliquiarum ejus, cujus et supra mentionem fecimus; in qua refertur Gamaliel dixisse in visione inter alia Luciano presbytero: Ego sum Gamaliel, qui Paulum Christi apostolum nutrivi, et legem docui in Hierusalem. Et qui mecum in orientali parte monumenti jacet, ipse est dominus meus Stephanus, qui lapidatus est a Judæis et principibus sacerdotum in Hierusalem pro

fide Christi foras portam, quæ est ad aquilonem. quæ ducit ad Cedar: ubi die ac nocte jacuit projectus, ut sepultura ei non daretur, secundum mandatum impiorum principum, ut a feris consumeretur corpus eius. Ex Dei autem voluntate non tetigit eum unus ex his, non fera, non avis, non canis. Ego Gamaliel compatiens Christi ministro, et festinans habere mercedem et partem cum sancto viro in fide. misi per noctem quantos noveram religiosos, et in Christo Jesu credentes, habitantes in Hierusalem in medio Judæorum; et hortatus sum eos, et necessaria substantiæ ministravi, ac persuasi illis occulte ire, ut portarent ejus corpus meo vehiculo in villam meam, hoc est, in Caphar Gamalan, quod interpretatur villa Gamalielis, viginti millia habens a civitate: et ibi feci illi planctum fieri diebus quadraginta quinque, et poni eum in meo monumento novo in orientali theca, et præcepi eis quæcunque necessaria erant pro ejus planctu ex meo darentur.

Igitur qui dispersi erant, pertransibant evangelizantes verbum Dei.] Pro dispersis, in Græco habetur disseminatos; id est, disparentes. Nam ipsi erant de quibus dixit Esaias: Omnes qui viderint eos, cognoscent illos: quia isti sunt semen cui benedixit Dominus, et de quibus Dominus in parabola evangelii: Semen autem bonum, hi sunt filii regni. Disseminatum est ergo hoc semen per regiones, ut messis fidei, quæ in Hierosolymis cæpta est, primo Judæam et Samariam, deinde totum orbem impleret. Denique de eisdem dispersis sive potius disseminatis in sequentibus legimus; quia non solum Judæis, sed et Græcis loquebantur verbum, nascentisque in Antiochia ecclesiæ per hos nobilissima sunt fundamenta posita.

Philippus autem descenderat in civitatem Samariæ, &c.] Et hic ex numero disseminatorum erat, qui

primus Samariæ Christum prædicabat, cæptumque per diaconum, quod ait apostolis Christus: Et eritis mihi testes in Hierusalem et in omni Judæa et Samaria.

Vir autem quidam, qui ante fuerat in civitate, magus, seducens gentem Samariæ.] Pro eo quod est seducens, in Græco scriptum est ἐξιστῶν: quod significat in ecstasin, id est, mentis excessum sive stuporem, et admirationem convertens, per ostenta videlicet præstigiorum suorum.

Cui auscultabant omnes a minimo usque ad maximum, dicentes, Hic est virtus Dei.] Hic non adverbium loci, sed pronomen est, quasi diceretur, Iste est virtus Dei.

Pecunia tua tecum sit in perditione.] Rectius scribitur in perditionem, juxta auctoritatem Græcam, quam in perditione. Neque enim in ea perditione, qua homo nefarius erat damnandus, pecunia ejus simul erat cum illo futura: sed pecunia quam pro sacrilego mercatu offerebat apostolis, secum retinere, illis accipere nolentibus, jussus est, et hoc in perditionem sui; ut hujus nimirum causa pecuniæ, quam ob injustam emptionem congregaverat, pænas lueret æternas.

# IN CAP. IX.

Ecce enim orat, et videt virum, Ananiam nomine, &c.] In Græco habetur ita: Et vidit in visu virum, hoc est ἐν δράματι, quod nomen et Juvencus presbyter in evangelico carmine posuit, dicens:

Horomatis hujusce expertes reddite cunctos.

Apparet ergo quia per triduum illud, quo cæcatus futuram lucis gratiam expectabat, nequaquam otiosus torpebat, sed divina potius illustratione sublimatus arcana cælestia rimabatur: estque ni fallor credibile, quod eo tempore mysterium evangelicæ

dispensationis edoctus fuerit, de quo ipse gloriatur ad Galatas dicens: Neque enim ego ab homine accepi illud, neque didici, sed per revelationem Jesu Christi: et paulo post: Cum autem placuit ei qui me segregavit de utero matris meæ, et vocavit in gratiam suam, ut revelaret Filium suum in me, ut evangelizarem illum in gentibus: continuo non acquievi carni et sanguini, neque veni Hierosolymam, et cætera. Sed et hujus libelli textus quo subditur, Fuit autem cum discipulis qui erant Damasci per dies aliquot, et continuo in synagogis prædicabat eis Jesum, quoniam hic est Filius Dei: nequaquam eum ab hominibus aliquod didicisse asseverat, sed tantum post baptisma statim doctoris eximii ministerium suscepisse confirmat: illi utique comparandus, de quo scriptum est: Quia eloquium Domini inflammavit eum.

Consilium fecerunt Judæi, ut eum interficerent, &c.] Non Judæi custodiebant, sed ipsi cives cum rege suo Aretha, ut ipse qui obsessus est et evasit apostolus scribit ad Galatas. Et Gentiles namque et Judæi quamvis inter se discordent, in Christianorum semper insecutione concordant.

Cum autem venisset in Hierusalem, tentabat jungere se discipulis.] In hoc versu in Græco Pauli nomen est appositum, Cum venisset autem Paulus in Hierusalem: non quia illo adhuc tempore sic vocaretur, priusquam Sergium Paulum, Cypri proconsulem, ad fidem Christi converteret, sed præoccupando nunc ita vocatur, opportune dicente beato Luca; ibi præsignare, quia Paulus esset vocandus, ubi eum primo post conversionem Hierosolymam venire, et apostolis junctum esse narraret: ut unde paulo ante superbus ecclesiæ persecutor exierat, ille nunc humilis ecclesiæ propugnator intraret. Nam quia Paulum Latine modicum significat, jure Paulus ille vocari maluit,

qui inter maximas virtutum operationes humilis permanere non omisit. Neque enim putandum est Paulum sive Petrum Hebræa, et non potius Latina vel Græca esse vocabula; cum constet Hebræos p literam omnimodis non habere.

Barnabas autem apprehensum eum duxit ad apostolos, &c.] Quando hæc facta sint, et ad quos apostolos Paulum deduxerit Barnabas, ipse Paulus ostendit, scribens ad Galatas: Cum autem placuit ei qui me segregavit de utero matris meæ, et vocavit per gratiam suam ut revelaret Filium suum in me, et cætera usque dum ait, Deinde post annos tres veni Hierosolymam videre Petrum, et mansi apud eum diebus xv.: alium autem apostolorum neminem vidi, nisi Jacobum fratrem Domini. Quod ergo Lucas subsequenter dicit, Erat autem cum illis intrans et exiens in Hierusalem; hoc per dies quindecim quibus se cum Petro et Jacobo mansisse asseverat, actitatum esse credibile est. Et quod sequitur, ipse in epistola, Deinde veni in partes Syriæ et Ciliciæ: et hoc quomodo sit factum, Lucas sic consequenter insinuat, dicens: Loquebatur quoque et disputabat cum Græcis, illi autem quærebant occidere eum. Quod cum cognovissent fratres, deduxerunt eum Cæsaream, et dimiserunt Tarsum. Hæc est enim civitas Ciliciæ, et Cæsarea quoque Philippi, civitas est Syriæ. Quodque adjungit, Erat autem ignotus facie ecclesiis Judææ quæ erant in Christo: tantum autem auditum habebant, quoniam qui persequebatur nos aliquando, nunc evangelizat fidem, quam aliquando expugnabat: hoc est, quod hic Lucas præmisit, quia tentabat se jungere discipulis, et omnes timebant eum, non credentes quia esset discipulus, donec Barnaba narrante didicerunt. Cum ergo constet quod Paulus post annos tres suæ conversionis venerit Hierosolymam, et apostolorum fuerit numero

sociatus, existens adhuc, ut ipse scribit, ignotus facie ecclesiis Judææ quæ erant in Christo: errant multum, qui apocryphorum libros sectando putant eum secundo post passionem Domini anno in apostolatum gentium cum Barnaba jam fuisse ordinatum.

Ecclesia quidem per totam Judæam et Galilæam et Samariam habebat pacem.] Ubi Latine dicitur per totam, in Græco habetur  $\kappa a\theta \acute{o}\lambda \eta c$ . Unde notandum, quod ex eo catholica cognominatur ecclesia, quod per totum orbem diffusa in una pace versetur.

Et consolatione Sancti Spiritus replebatur, sive multiplicabatur.] Ut in Græco scriptum est, pro eo quod nos dicimus consolatione, Græce dicitur παρακλήσει. Unde claret manifeste, quod ideo Spiritus Sanctus paracletus cognominatur, quia fidelium corda illustrans, ecclesiam toto orbe multiplicat, et sua gratia replet.

## IN CAP. X.

Et accersi Simonem, qui cognominatur Petrus, &c.] Omnia plena figuris spiritualibus in Scriptura Sancta, etiam nomina et positio locorum. Hospitatur Petrus in domo Simonis, i. e. obedientis, et ipse est coriarius, quia doctor ecclesiæ: ibi gratam habet mansionem et hospitium dilectum, ubi obedientes invenerit auditores; ubi eos qui castigent corpus suum, et servituti subjiciant: qui a Deo muniti in virtutum arce consistant, ut omnes seculi labentis undas transgressi tranquilla mentis libertate despiciant. Hoc enim est Simonem coriarium domum, in qua Petrum recipiat in ea parte civitatis, quæ est juxta mare, habere, perfectos verbi auditores illam in sancta ecclesia conversationem tenere, quæ vel fluxam seculi gloriam, vel temporales ac volubiles ejus terrores, una fidei non fictæ constantia spernat.

Cecidit super eum mentis excessus, et vidit cœlum apertum.] Apertio cœli futuram jam proxime gentibus revelationem cœlestium sacramentorum, et ipsum regni cœlestis pandendum designat introitum.

Surge, Petre, occide, et manduca.] Quod Latine dicitur, occide; hoc Græce hoc in loco dicitur, θύσον, quod non generale occisionis verbum est, sed illius occisionis proprium, quo hostiæ Deo immolantur. Nam et hostia sive sacrificium Græce θυσία, et altare θυσιαστήριον vocatur: et in Psalmo ubi canimus, Sacrificate sacrificium justitiæ; Græce dicitur, θύσατε θυσίαν; et, Immola Deo sacrificium laudis, θύσον τῷ Θεῷ θυσίαν. Juxta hanc ergo significationem dicitur Petro: θύσον et manduca: quod noster interpres transtulit, Occide, et manduca. autem interpretari poterat, Immola et manduca: ut intelligeret ad hoc sibi oblata cœlitus diversi generis animantia, ut eos qui per hujusmodi animantia designabantur, prædicando hostiam Domini faceret; erutos videlicet de noxia vita paternæ traditionis, atque in novam vitam divinæ servitutis per sacramenta Dominicæ passionis translatos.

Quæ Deus purificavit, tu commune ne dixeris.] Facilis quidem hujus divinæ vocis patet sensus, quia gentiles quos Petrus adhuc immundos putabat, interna sui Conditoris provisio jam inter mundos computabat. Sed notanda scripturæ sanctæ consuetudo, quæ immunda solet appellare communia; quia nimirum qui variis servire vult illecebris, mundus esse non valet, dicente Scriptura: Nemo potest duobus dominis servire. Et iterum: Dominum Deum tuum adorabis, et illi soli servies. Qui ergo mundus esse desiderat, non diversis et multifariis cogitationibus mentem dividat, sed in sola sui Conditoris sequenda voluntate se constringat.

Et Cornelius ait: A nudiusquarta die usque in hanc

horam orans eram hora nona in domo mea.] In Græco plenius et apertius scriptum est: A quarta die usque in hanc horam eram jejunans et adorans, a sexta hora usque ad nonam. Ubi aperte ostenditur, quia quarta die antequam hæc cum Petro loqueretur, jejunus ad horam usque nonam permanebat: et ut jejunium Deo acceptabile fieri posset, a sexta diei hora usque ad nonam devotis precibus agebat; ideoque quod tanta jejunii et orationis instantia quærebat, obtinere promeruit.

Hic hospitatur in domo Simonis coriarii juxta mare, &c.] Sequitur in Græco: Qui cum advenerit, loquetur tibi.

Nunc ergo omnes nos in conspectu tuo adsumus, audite, &c.] In Græco habetur, In conspectu Dei adsumus. Quod recte dicebatur ab eo qui promptum habebat animum divinæ voluntati, mox ut eam disceret obtemperare, et ejus ubique majestatem credebat esse præsentem.

Nobis qui manducavimus et bibimus cum illo, &c.] In Græco additum est, Per dies quadraginta: et sanctus Augustinus in suo codice ita haberi declaravit, atque exponendo subjunxit, non quod quotidie per dies quadraginta cum illo manducassent atque bibissent. Nam erit contrarium Johanni, qui octo dies illos interposuit, quibus eis visus non est, ut tertio manifestaretur ad mare Tiberiadis. Cujus sacramentum refectionis, simul et jejunii ejus per totidem dies alibi exponens ait: Jejunavit cum tentaretur ante mortem, cibo adhuc indigens: manducavit autem et bibit, cum glorificaretur, jam cibo non indigens. Illic enim ostendebat in se laborem nostrum, hic autem in nobis suam consolationem quadragenis diebus utrumque definiens. Nam quadraginta diebus jejunavit, cum tentaretur in eremo; sicut in evangelio scriptum est, ante mortem carnis

suæ: et rursus quadraginta diebus cum discipulis fuit intrans et exiens, manducans et bibens post resurrectionem carnis suæ. Quo numero quadragesimo hujus seculi significari videtur excursus, in his qui vocantur per gratiam ad eum, qui non venit legem solvere, sed adimplere. Decem namque præcepta sunt legis jam Christi gratia diffusa per mundum, et quadripertitus est mundus, et decem quadruplicata quadraginta faciunt: quoniam qui redempti sunt a Domino, de regionibus congregavit eos, ab oriente et occidente, ab aquilone et mari. Jejunans itaque quadraginta diebus ante mortem carnis velut clamabat. Abstinete vos a desideriis hujus seculi: manducans autem et bibens quadraginta diebus post resurrectionem carnis velut clamabat, Ecce ego vobiscum sum usque ad consummationem seculi. Jejunium quippe est in tribulatione certaminis, quoniam qui in agone est, ab omnibus abstinens est: cibus autem in spe pacis, quæ perfecta non erit, nisi cum corpus nostrum, cujus expectamus redemptionem, induerit immortalitatem, quod nondum adipiscendo gloriamur, sed sperando jam pascimur. Utrumque apostolus simul nos agere ostendit, dicens, Spe gaudentes, in tribulatione patientes: tanquam illud esset in cibo, hoc in jejunio. Simul enim cum viam Domini carpimus, et a vanitate præsentis seculi jejunamus, et futuri promissione reficimur; hic non apponentes cor, illic pascentes sursum cor.

Et obstupuerunt ex circumcisione fideles qui venerant cum Petro, &c.] Huic simile est illud ejusdem apostoli Petri, cum rationem redderet Judæis, quare incircumcisis sacramenta baptismi commisisset.

Si ergo (inquit) æquale donum dedit illis Deus, sicut et nobis, &c.] Et multa alia sunt testimonia Scripturarum, quæ concorditer attestantur donum

Dei esse Spiritum Sanctum, in quantum datur eis qui per eum diligunt Deum. In tantum ergo donum Dei est, in quantum datur eis quibus datur: apud se autem Deus est, etsi nemini detur, quia Deus erat Patri et Filio coæternus, antequam cuiquam daretur: nec quia illi dant, ipse datur, ideo minor est illis. Ita enim datur, sicut Dei donum, ut etiam seipsum det sicut Deus. Spiritus enim ubi vult spirat.

## IN CAP. XI.

Discipuli autem, prout quis habebat, proposuerunt in ministerium mittere, &c.] Videntur hic male intelligentibus discipuli non servasse mandatum Domini, quo ait, Nolite soliciti esse de crastino: vel quod Paulus sæpe de seipso testatur, quod manibus suis operatus est, ne quem gravaret, non videtur juxta mandatum Domini imitatus volatilia cæli et lilia agri. Sed his et hujusmodi scripturarum locis satis apparet Dominum nostrum non hoc improbare, si quis humano more ista procuret: sed si quis propter ista Deo militet, ut in operibus suis non regnum Dei, sed istorum acquisitionem intueatur. Ad hanc ergo regulam hoc totum præceptum redigitur, ut etiam in istorum provisione regnum Dei cogitemus, in militia vero regni Dei ista non cogitemus.

#### IN CAP. XII.

Præcingere et calcea te caligulas tuas.] Pro caligulis sive caligis, ut quidam codices habent, in Græco sandalia habentur; quod calceamenti genus in evangelio legimus apostolis esse permissum, non utique absque figura mystici sensus. Habebant enim pedem apostoli nec tectum neque nudum ad terram,

ut admonerentur neque occultandum esse evangelium, neque terrenis commodis impendendum, ut possit esse quod scriptum est: Quam speciosi super montes pedes evangelizantium bona!

Seditque pro tribunali, et concionabatur ad eos.] Pro tribunali, dicit in tribunali: est enim Latinæ consuetudinis, ut in hoc nomine ponant pro, ut significent in sive super.

## IN CAP. XIII.

Dixit Spiritus Sanctus, Segregate mihi Barnabam et Paulum, &c.] Hoc post mortem Herodis factum esse videtur, qui mortuus est tertio Claudii principis anno, qui est juxta fidem chronicorum tertiusdecimus a passione Domini annus. Cum ergo constet Paulum cum Barnaba post tantum tempus peractæ Dominicæ passionis, in apostolatum esse segregatum; patet profecto eos multum errare, qui librum cujus supra meminimus de obitu Sanctæ Mariæ composuerunt vel susceperunt. namque est in eodem figmento, ut sæpe commemoravimus, quod secundo anno post ascensionem Domini, cum moritura esset eadem beatissima Dei genitrix, apostoli jam tunc per orbem ad prædicandum dispersi, subito ad eam visitandam omnes in nube rapti convenerint: in quibus et Paulus nuper ad fidem conversus, ac mox cum Barnaba gentium factus apostolus; quod longe aliter factum esse, id est, non eum secundo anno post passionem Domini, sed decimotertio esse ordinatum apostolum, omnis qui beato Lucæ credit, intelligit: ac per hoc præfatum de obitu beatæ Mariæ libellum, cum manifeste erret in tempore, in cæteris quoque suspectæ fidei esse comperit.

Invenerunt quendam virum magum, pseudoprophetam Judæum, cui nomen erat Barjesu.] In Græco habetur plus, quod interpretatur Elimas.

Resistebat autem illis Elimas magus, &c.] Et hic quoque in Græco habetur plus, Quoniam audiebat libenter eos.

Saulus autem, qui et Paulus, repletus est Spiritu Sancto, &c.] Quomodo Barnabæ mox post abrenuntiationem mutatum est nomen, ut pro Joseph vocaretur Barnabas, id est, pro aucto filius consolationis: postquam enim auctus et appositus est numero electorum, continuo per acceptam Spiritus gratiam filius παρακλήσεως, id est, consolationis et vocari et esse meruit: ita Saulus post acceptum apostolatus gradum, Pauli nomen accepit. Quia enim de superbo humilis factus fuerat, recte pro Saulo Paulus vocatus est: Saulus quippe pro Saule impio et persecutore rege, Paulus vero ab humili spiritu et modico nominatur. Paululum enim modicum est. Unde nomen suum quodammodo interpretans ipse dicebat: Ego enim sum minimus apostolorum, qui non sum dignus vocari apostolus, quia persecutus sum ecclesiam Dei.

Et confestim cecidit in eum caligo et tenebræ.] Nomen tenebrarum in Græco singulari numero positum est, σκότος: quod Latinus interpres ideo non est secutus, quia nomen hoc Latine singularem numerum non habet: quod idem et supra similiter positum docuimus.

Et destruens gentes septem in terra Chanaan, sorte distribuit eis terram eorum, &c.] Quomodo hic numerus possit intelligi in præcedenti libro nostræ Expositionis diximus. Sed sciendum quod in Græco aliter scriptum est: Et destruens gentes in terra Chanaan septem sorte distribuit eis terram corum: et post hæc quasi annos quadringentos et quinqua-

ginta dedit eis judices usque ad Samuel prophetam. Quod quomodo conveniat sententiæ quæ in libro Regum continetur, quia ab exitu Israelis ex Ægypto usque ad ædificationem templi, fuerint anni quadringenti octoginta, non est nostræ facultatis exponere; nisi forte vulgarem in loquendo famam secutus est, quod fecisse beatus Stephanus in concione cum Judæis habita de sepultura duodecim patriarcharum probatur.

Et dedit illis Deus Saul filium Cis, &c.] Et hoc in loco de regno Saulis videtur apostolus vulgi opinionem secutus, sicut in præcedenti libro jam diximus. Verum quod ibi dixi, quia Eusebius Josephum secutus principatui Samuelis et Saulis quadraginta annos dederit, æquali inter eos numero dispertitos; post modum historias Josephi diligentius ex tempore perspiciens, vidi quod non ipse quadraginta annos præfatæ ætatis scripserit, sed duodecim tantum Samueli, viginti autem annos assignaverit Sauli. Sed et relectis solertius libris Chronicorum animadverti, quare Eusebius hoc in loco auctoritatem Josephi sequi noluerit, sicut nec in annis Josue, cui cum Josephus viginti sex annos tribuat, ipse potius viginti septem annotandos putavit. Hoc ergo in causa fuit, quia si illum sequeretur, nequaquam præscriptum quadringentorum et octoginta annorum numerum ab exitu Israelis ex Ægypto, usque dum templum ædificari inciperet, plenum posset habere: sed decem minus annos ejusdem ætatis in suis codicibus inveniret. Quod ideo passus est, quia septuaginta interpretes sequens Ahialon judicem, qui post Abessam decem annis populum rexit, in suis Chronicis ponere supersedit. Verum deprehendens decem sibi annos præfiniti calculi in historia sacra juxta editionem quam sequebatur deesse, curavit hos de suo ubi commodum, et historiæ sacræ minus contrarium videbatur, adjicere. Adjicit ergo temporibus Josue annum unum, temporibus Samuelis et Saulis anno octavo, et ut decimus numerus impleatur, quartum ipsum annum regni Salomonis, in quo templum ædificari cæptum est, annumerat: quod non esse faciendum quisquis Hebraicam veritatem sequitur, invenit. Quod autem ipse in præcedente libro scripsi, judices populum a Moyse usque ad Samuel trecentis et nonaginta sex annis rexisse, Chronicorum auctoritatem secutus sum, necdum anni advertens eam Hebraicæ veritati non esse consonam.

Dicebat, Quem me arbitramini esse, non sum ego.] In Græco plenius dicitur, Non sum ego Christus.

Viri fratres, filii generis Abrahæ, et qui in vobis timent Deum.] In Græco habetur additum, Audite.

Et nos vobis annuntiamus, &c.] In Græco consequentius legitur, Quoniam Deus hanc adimplevit filiis eorum: ea quæ ad patres nostros repromissio facta est, quoniam Deus hanc adimplevit filiis nostris. Sequitur,

Resuscitans Jesum, sicut et in Psalmo secundo, &c.] Hujus loci sanctus Pater Hilarius ita meminit: Sed id quod nunc in psalmo est, Filius meus es tu, ego hodie genui te; non ad virginis partum, neque ad lavacri regenerationem, sed primogenitum a mortuis pertinere, apostolica auctoritas est. Namque in libro Actuum Apostolorum ita dictum est: Nosque vobis evangelizamus eam quæ ad patres nostros facta est repromissio: hanc Deus explevit filiis nostris, suscitans Dominum nostrum Jesum Christum, sicut et in psalmo scriptum est: Filius meus es tu, ego hodie genui te; cum suscitavit eum a mortuis, amplius non regressurum in interitum. Vox ergo hæc Dei Patris secundum apostolum in die resurrectionis existet. Et paulo post commemorata apostoli sententia, qua dicit de illo: Qui cum in forma Dei esset,

non rapinam existimavit se esse æqualem Deo, sed se exinanivit, formam servi accipiens, et cætera. Et in gloria, inquit, Dei Patris hodie genitus nascitur: id est, in manentem Dei formam per præmium mortis formæ servilis assumptio honestatur fitque sub tempore nova, nec tamen inusitata nativitas: cum ad præsumendam gloriam Dei Patris, qui ex forma Dei in forma servi erat repertus, primogenitus ex mortuis nasceretur.

Videte, contemptores, et admiramini, et disperdimini.] In Græco ita scriptum est, Audite, contemptores, et admiramini; respicite, et disperdimini.

Qui loquentes suadebant eis, ut permanerent in gratia Dei.] Hinc in Græco sequitur versus, quem nostri codices non habent: Factum est autem per universam civitatem diffamari verbum, ac deinde quod et nos habemus adjungitur: Sequente vero sabbato pæne universa civitas convenit audire verbum Dei.

# IN CAP. XIV.

Sacerdos quoque Jovis, qui erat ante civitatem, &c.] Moris erat gentilium, teste Plinio, ut deorum suorum honori sacrificantes, sumerent coronas, victimis simul coronatis.

Supervenerunt autem quidam ab Antiochia et Iconio Judæi.] In Græco ita incipit hæc narratio: Demorantibus autem eis et docentibus, superveneruut autem quidam ab Antiochia et Iconio Judæi.

# IN CAP. XV.

Nunc ergo quid tentatis Deum imponere jugum super cervices discipulorum, &c.] Constat multipliciter intelligendum, quod dictum est, Non tentabis Dominum Deum tuum. Et ille ergo tentat Deum, qui ei aliter quam ipse præcepit, famulari ac placere nititur,

qui præcepta ejus absque auxilio gratiæ ejus servare se posse confidit. Verum beatus Petrus gravissimum legis observantiæ jugum vult cervicibus discipulorum tollere, ut eis suave jugum evangelicæ libertatis imponat. De quo et Paulus ejusdem gratiæ consortibus ait: Non enim accepistis spiritum servitutis iterum in timore, sed accepistis Spiritum adoptionis filiorum, in quo clamamus, Abba Pater.

Ut abstineant se a contaminationibus simulacrorum, et fornicatione, &c.] Suffocatum morticinum dicit, de quo Ezechiel scribit: Omne morticinum et captum a bestia et de avibus et pecoribus non comedent sacerdotes. Quod exponens Hieronymus, et juxta literam, inquit, omni generi electo regali et sacerdotali, quod proprie ad Christianos refertur, qui uncti sunt oleo spirituali: de quo scriptum est, Unxit te Deus, Deus tuus, oleo lætitiæ præ consortibus tuis: hæc præcepta conveniunt, ut morticinum non comedant tam de avibus quam de pecoribus, cujus nequaquam sanguis effusus est: quod in Actibus Apostolorum dicitur suffocatum, et quæ necessario observanda apostolorum de Hierusalem epistola monet: et captum a bestia, quia et ipsum similiter suffocatum est: et condemnat sacerdotes, qui in turdis, ficedulis, gliribus, et cæteris hujusmodi hæc aviditate gulæ custodiunt.

Turbaverunt vos, evertentes animas vestras, &c.] In Græco plus habetur, Evertentes animas vestras, dicentes: Circumcidi oportet, et observare legem, quibus non mandavimus.

Qui tradiderunt animas suas pro nomine Domini nostri Jesu Christi.] In Græco est additum, In omnem tentationem.

Visum est enim Spiritui Sancto et nobis.] In Græco scriptum est, Placuit enim Spiritui Sancto et nobis.

Dimissi sunt cum pace a fratribus ad eos qui mise-

runt illos.] Pro eo quod est, Ad eos qui miserunt illos; in Græco habetur, Ad apostolos.

# IN CAP. XVI.

Et assumens circumcidit eum propter Judæos. Merito quæritur, quare apostolus qui Timotheum circumcidit, Titum circumcidere noluerit, ut ipse scribit Sed intelligendum, quia Timotheum ad Galatas. circumcidit propter scandalum Judæorum: ut per ipsum ostenderet non se Mosaicæ legis sacramenta damnare, sed ea gentibus tanquam saluti necessaria non imponere. Sed posteaquam circumcidit Timotheum, quidam ex Judæis qui propterea volebant circumcidi gentes, quod dicerent sine illis sacramentis salutem eis esse non posse, jactare se cœperunt, et dicere: Quia Paulus hoc tenet, quod et nos dicimus, quod sine his sacramentis salus esse non potest. Nam si hoc non credit, quare Timotheum circumcidit? Hoc cum Paulus audisset, qui hoc fecerat libertate, non necessitate propter scandalum Judæorum, non propter salutem Timothei; vidit illos accepisse occasionem alterius prædicationis et movendæ in Paulum malæ suspicionis, et noluit circumcidere Titum. Apparet ergo quare illum voluerit, quare istum noluerit; illum propter scandalum Judæorum voluit, istum propter occasionem male credentium noluit.

Et quædam mulier nomine Lydia purpuraria, &c.] Purpurariam dicit purpuræ venditricem, sicut etiam in alia translatione positum invenimus, quod Græce dicitur πορφυρόπωλις. Bene autem mulier, quæ prima prædicante apostolo in Illyrico credidit, purpuraria esse dicitur. Significat namque ecclesiam, quæ quasi purpuram vendere solet; quia sanguinem suum pro Christo dare non dubitat, ut per hoc vitam mercari

possit æternam. Si quidem purpura recte sanguinis fusionem et colorem, et ipsa naturæ suæ proprietate, qua de sanguine conchyliorum conficitur, designat. Lydia autem apostolum cum comitibus suis domum suam intrare, ibique manere coegit: quia repulsam a Judæis evangelii prædicationem ecclesia interna devotione cordis suscepit.

Factum est autem euntibus nobis ad orationem, puellam quandam habentem spiritum Pythonis, &c.] Qui purpurariam credentem ecclesiæ sanctæ membris misericorditer adunavit, ipse mox pythonissam immundo ore Dei magnalia prædicantem, districte judicans arte nefaria privavit. Hæc est namque potestas illa quam a Domino sancti acceperunt apostoli, cum ait: Quæcunque alligaveritis super terram, erunt ligata et in cœlis; et quæcunque solveritis super terram, erunt soluta et in cœlis. Quod autem scripsi in libro priore, quia Fythona Hebraice, os abyssi posset significare, scripsi quod in libro Hebræorum nominum inveni. Verum sciat lector, quod Græcum est hoc nomen et violenter juxta linguam Hebræam interpretatum: quod etiam ipse nominum Hebræorum interpres Hieronymus non tacuit, quasi Fythona diceretur: p namque literam Hebræi non habent, sed in verbis barbaris f pro illa utuntur. Sane notandum quia in hac lectione, ubi scriptum est, puellam obviare nobis; pro eo quod est Latine obviare, in Græco scriptum est, ὑπαντῆσαι, quod ideo commemorandum putavi, ut animadvertat lector Dominicam solennitatem, quæ vocatur ὑπαντή Domini, inde nomen accepisse Græce, quod allato in templum Domino Symeon et Anna, cæterique fideles qui erant ibi, et electi ejus, obviam ei devoto corde et obsequio venerant.

Et cum dies factus esset, miserunt magistratus lictores.] Lictores dicebantur, qui reis puniendis præ-VOL. XII. erant. Unde et Græce a virga ραβδοῦχοι dicuntur. Græci enim ράβδον virgam appellant, cujus officii meminit Hylarius in expositione sententiæ apostoli, qua dicit: Quid vultis? in virga veniam ad vos, an in spiritu mansuetudinis? Numquid, inquiens, Paulo jus prætorium erat, ut virga comminaretur, et cum officio lictoris ad ecclesiam Christi adesset?

#### IN CAP. XVII.

Et cum non invenissent eos, trahebant Jasonem et quosdam fratres ad principes civitatis.] In Græco scriptum est, Et quosdam alios fratres: unde intelligendum est Jasonem quoque fratrem, hoc est, fidelem Christo fuisse.

Multi quidem crediderunt ex eis et gentium mulierum honestarum, et viri non pauci.] Melius et consequentius habent quidam codices juxta exemplar Græcum: Et virorum non pauci: ut intelligatur ἀπὸ κοινοῦ, et mulierum non paucæ et virorum non pauci.

Et quidam dicebant: Quid vult seminiverbius hic dicere.] De hoc nomine sanctus Augustinus: Legimus, inquit, Apostolum Paulum dictum fuisse verborum seminatorem. Dictum est quidem ab irridentibus, sed non respuendum est a credentibus. Erat enim ille revera seminator verborum, sed messor morum. Et nos licet tantilli et nequaquam illius excellentiæ comparandi in agro Dei, quod est cor vestrum, verbum Dei seminamus, et uberem messem de vestris moribus expectamus.

Fecitque ex uno omne genus hominum.] Quod dicit ex uno, patet, quia ex uno homine significat. Sed plenius habetur in Græco: Fecit ex uno sanguine: quod idem significare, nulli dubium est. Nomine enim sanguinis propaginem carnis designat: et per carnem, more solito Scripturarum, hominem vult

intelligi, juxta illud Psalmistæ: Ad te omnis caro veniet.

# IN CAP. XVIII.

Et migrans inde intravit in domum cujusdam nomine Titi Justi.] Justi nomen etiam in Græco scriptum est, quia aut proprium hoc nomen viro fuit, aut merito justitiæ a Romanis, qui eum noverant, ita cognominabatur. Non autem putandum est hunc esse Titum discipulum Apostoli Pauli, cui ipse scripsit epistolam, et eum Cretensium ordinavit episcopum. Ille etenim Titus multo ante hoc tempore cum illo fuit, cum de Antiochia Hierosolymam pro quæstione circumcisionis, Barnaba adhuc secum comitante, veniret. Ait namque idem Paulus ad Galatas: Deinde post annos quatuordecim iterum ascendi Hierosolymam cum Barnaba assumpto et Tito, et contuli cum illis evangelium quod prædico in gentibus. Contulit enim cum illis evangelium, quod prædicabat solerter in concilio apostolorum, disquirens an recte faceret prædicando, quod gentes per baptisma fidei sine circumcisione possent ad salutem pervenire: non quod ipse de hac re aliquid dubitaret, sed ut mentes dubitantium apostolicæ synodi auctoritate confirmarentur.

Crispus autem archisynagogus credidit Domino cum omni domo sua, &c.] Hic esse Crispus creditur, quem a se baptizatum Paulus, ad Corinthios scribens, insinuat: Gratias, inquiens, ago Deo quod neminem vestrum baptizavi nisi Crispum et Gaium.

Apprehendentes autem omnes Sosthenen principem synagogæ, percutiebant eum ante tribunal.] In Græco melius scriptum est: apprehendentes autem omnes Græci Sosthenen. Judæis enim eum ignominia expulsis a tribunali, gentiles etiam principem eorum majore contumelia verberantes afficiebant.

Fratribus valefaciens migravit in Syriam, et cum eo Priscilla et Aquila, &c.] Ambigue videtur dictum, utrum sibi Paulus an Aquila in Cenchris caput totonderit: sed Hieronymus presbyter manifeste, ut in præcedente libro plenius docuimus, hoc de Paulo dictum intelligit. Posita namque sententia hac in epistola ad Augustinum continuo subjecit et ait, Esto ut ibi idem in circumcisione Timothei Judæorum timore compulsus sit facere quod non licebat: quare comam nutrivit ex voto, et postea eam in Cenchris totondit ex lege? Cujus si hoc in loco sensum volumus sequi, nusquam omnino legimus Aquilam fuisse attonsum. Si autem in hoc loco Aquilam esse attonsum dixerimus, restat in fine hujus libelli locus, ubi etiam Paulum attonsum sive rasum legimus. Falluntur autem mendositate codicis, qui dicunt Aquilam cum Priscilla conjuge sua esse attonsum. In Græco enim evidenter κειράμενος, id est attonsus, numero singulari habetur. Et habebat votum, non habebant, sive de Paulo sive de Aquila accipiendum esse putetur.

Vehementer enim Judæos revincebat, publice ostendens per scripturas esse Christum Jesum.] In Græco ita scriptum est, Publice et per domos ostendens: quod est optimi doctoris ita docere multos generaliter, et ut singulos viritim exhortari non desistat.

# IN CAP. XIX.

Segregavit discipulos quotidie disputans in schola cujusdam Tyranni, &c.] Hoc tempore commorante Paulo in Epheso dicitur primam ad Corinthios epistolam scripsisse, in qua etiam Priscillæ et Aquilæ meminit, dicens: Salutant vos in domino multum Aquila et Priscilla cum domestica sua ecclesia. Quo verbo etiam hoc ostenditur, quia non illi solummodo

fideliter Christo servierint, sed et fidelium in domo sua congregationem habuerint. Secundam vero, cum esset in Troade, scripsisse fertur epistolam: porro Romanorum epistolam postea scriptam ratio manifestat. Namque hanc se ipse proficiscentem Hierosolymam scripsisse testatur.

Ita ut etiam super languidos deferrentur a corpore ejus sudaria vel semicinctia.] Multi nostrum quid semicinctia significent ignorant, verum Gregorius, qui nunc est apostolicæ sedis antistes, cum esset adhuc archidiaconus, sciscitanti amico de Britannia, et hoc inter alia rescripsit, genus esse sudarii, quo Hebræi uterentur in capite.

# IN CAP. XX.

Comitatus est autem cum eo Sosipater Pyrrhi Beræensis.] Hic Beræensis, non hujus Beræensis. Plus autem habetur in Græco, Comitatus est autem cum eo usque ad Asiam.

Eductus somno cecidit de tertio cænaculo.] Pro tertio cænaculo in Græco scriptum est, τριστέγους: quod eo commemorare volui, ut scire possit lector quid sit in Genesi quod de arca facienda jubetur: Cænacula et tristega facies in ea: στέγη enim Græce tectum, et τρίστεγα triplicia tecta dicuntur.

Assumpto eo venimus Mitylenen.] Scripsimus in libro primo sequentes Plinium secundum, Mitylenen insulam esse contra Asiam: sed et idem Plinius alio loco scribit Mitylenen esse civitatem in Cypro insula. Quod utrumque verum esse credendum est, non tamen nunc Paulum cum sociis in civitatem Cypri, sed in insulam Asiæ venisse. Nam longo post hæc et multis peragratis regionibus Cypro apparuisse, sed non hanc intrasse perhibetur.

Festinabat enim, si possibile sibi esset, ut diem pentecosten faceret Hierosolymis.] In Græco scriptum

cst, diem pentecostes: id est, quinquagesimæ. Nota ergo et paschæ tempus et pentecostes ipsis etiam apostolorum temporibus esse celebratum. Sed utrum inter Judæos æmulatores legis ad diem, quo immolatus est agnus in Ægypto, et quo lex data est in monte Synai: an vero ad diem Dominicæ resurrectionis, et adventus Spiritus Sancti celebrata sint, dicant qui noverint. Constat tamen apostolum Petrum Romæ die Dominico resurrectionis Christi pascha celebrasse: constat hoc evangelistam Marcum ab eo missum in Ægypto docuisse.

# IN CAP. XXI.

Et intrantes in domum Philippi evangelistæ, &c.] Ob promptum prædicationis officium evangelista meruit appellari, quamvis omnes hoc agerent. Hujus domus et filiarum ejus longo ex hinc tempore in eadem civitate manebat. Denique hujus et Hieronymus meminit in historia sanctæ Paulæ, cum ea Cæsaream venisse describeret: in qua (inquit) Cornelii domum Christi vidit ecclesiam, et Philippi ædiculas et cubiculum quatuor virginum prophetarum.

De his autem qui crediderunt ex gentibus nos scripsimus, judicantes ut abstineant se ab idolis, immolatione, &c.] In Græco habetur distinctius: De his autem qui crediderunt hominibus nos scripsimus, judicantes nihil tale custodire eos, nisi ut observent se ab idolothytis, &c. Non ergo prohibiti sunt eo tempore credentes in Christum Judæi, secundum consuetudinem legis ingredi, stante adhuc templo ac religione sua, quamlibet in solis novi testamenti sacramentis salutem habituri: sed prohibiti sunt hi qui ex gentibus crediderunt, et evangelii sacramentis erant imbuti, ad suscipienda legis sacramenta converti, qui tamen illa legis mandata, quæ ad insti-

tutionem morum et emundationem cordis pertinent, ut est, Non concupisces, diligenter observare jubentur. Quarta hæc synodus apostolica Hierosolymis habita est. Prima namque de electione duodecimi apostoli pro Juda, secunda de electione septem diaconorum, tertia de circumcisione ne credentibus ex gentibus imponeretur: quarta hæc de credentibus facta est ex Judæis illo tempore, ne prohiberentur, ubi necessitas exigeret, etiam legalibus cerimoniis initiari, ob devitandum videlicet eorum scandalum, qui putabant eos ita Mosaica decreta tanquam idololatriæ dogmata damnasse: quod eos etiam ante facere consuevisse, Timothei maxime circumcisione probatum est.

Jussit duci eum in castra.] Et in hoc loco et in hac tota narratione ubicunque castrorum nomen positum est, in Græco hoc singulariter positum esse noscendum est: quod ideo Latinus interpres pluraliter ponere maluit, ne si singulariter poneret, sensum legentis longe in aliud mitteret, et pro conventu exercitus, ac militum locum munitum faceret intelligi. Sic et in Psalmo ubi dicitur, Et ceciderunt in medio castrorum eorum; in Græco  $\pi a \rho a \beta o \lambda \hat{\eta}$  scriptum est, numero singulari.

Qui cum venisset ad gradus, contigit ut portaretur,  $\S c$ .] Gradus non descensionis de templo, sed ascensionis in castra significantur. Quod ex Græco manifestum est, ubi  $\mathring{a}va\beta a\theta\mu \grave{o}\varsigma$ , non  $\kappa a\tau a\beta a\theta\mu \acute{o}\varsigma$ : id est, ascensus habet, non descensus.

Ego homo sum quidem Judæus a Tarso Ciliciæ, non ignotæ civitatis municeps.] Pro municipe quidam codices civem habent, quod ex uno Græco, id est,  $\pi o \lambda i \tau \eta c$  transfertur, derivato nomine a civitate, quæ Græce  $\pi \delta \lambda i c$  vocatur. Unde hoc quod apostolus ait, Nostra autem conversatio in cælis est: quidam interpretati sunt, Noster autem municipatus in cælis

est. Et Hieronymus ad Heliodorum scribens ita posuit: Quia non aliud municipatum quam civilem conversationem, quod Græce dicitur πολίτευμα, intelligi voluerit.

# IN CAP. XXII.

Eruditus juxta veritatem, paternæ legis æmulator existens.] In Græco habet plus, Æmulator existens Dei: juxta illud ad Romanos: Testimonium enim illis perhibeo, quod æmulationem Dei habent, sed non secundum scientiam.

Saule, Saule, quid me persequeris? In Græco et in hoc loco additum est: Durum est tibi contra stimulum calcitrare.

Et qui mecum fuerunt, lumen quidem viderunt.] Et in Græco habet plus, Et in timore facti sunt.

Factum est autem revertenti mihi in Hierusalem, et oranti in templo, &c.] Pro stupore mentis quidam codices habent, mentis excessum: alii pavorem, alii alienationem. Diverse enim interpretatur Latine, quod Græce dicitur ecstasis. Quod verbum et in visione Petri supra positum est, ubi ad docendum Cornelium erat evocandus. Cecidit namque super eum ecstasis, et vidit cœlum apertum. Alienata est autem mens orantium apostolorum, sed ab infimis ad superna, non ut deviarent, sed ut viderent.

Ego multa pecunia civitatem hanc consecutus sum.] Pro civitate in Græco πολιτείαν habet: quod magis civilitatem, id est, socialem inter cives conversationem; vel administrationem reipublicæ, quam civitatem significat. Non enim tribunus civitatem Romanam, cujus esset possessor; sed consortium civitatis Romanæ, cujus esset particeps, emerat. Sed Paulus eo magis erat civis Romanus, quia non hoc comparando, sed nascendo habebat.

Tribunus quoque timuit postquam rescivit quia civis Romanus esset.] Pro cive idem verbum in Græco positum est, quod supra pro municipe, id est,  $\pi o \lambda i \tau \eta c$ .

# IN CAP. XXIII.

Et devoverunt se dicentes, neque manducaturos neque bibituros, &c.] Devoverunt, maledixerunt significat; siquidem pro hoc verbo in Græco scriptum est, ἀνεθεμάτισαν: sed in sequentibus, ubi dicebant, Devotione devovimus nos nihil gustaturos: in Græco scriptum est, ἀναθέματι ἀνεθεματίσαμεν. Quod quantæ austeritatis sit verbum, norunt qui anathemate sacerdotali a societate Christi et ecclesiæ alienantur.

## IN CAP, XXIV.

Post annos autem plurimos eleemosynas facturus in gentem meam veni, et oblationes et vota facturus.] Eleemosynæ pertinent ad ea quæ usibus sanctorum attulerat, quorum in epistolis suis crebram facit mentionem: oblationes vero et vota, ad ea quæ ad suasionem Jacobi et seniorum Deo in templo obtulerat. Quamvis in Græco non sint vota addita. Etsi ergo Lucas in historiæ ordine non dixit, quod Paulus cum eleemosynis pauperum Christi de Græcia Hierosolymam venerit, ex verbis tamen quæ ipsum dixisse refert, quia hoc fecerit ostendit.

## IN CAP. XXV.

Festus autem respondit servari Paulum in Cæsarea, se autem maturius profecturum.] Maturius utique dicit celerius, quamvis aliquando maturius fieri dicatur, quod tardius et cum maturitate consilii agitur: in Græco enim scriptum est,  $\hat{\epsilon}_{\nu}$   $\tau \acute{a} \chi \epsilon \iota$ : id est, in celeritate.

Cum venisset Agrippa et Bernice cum multa ambitione, &c.] Pro ambitione in Græco φαντασία scriptum est, quo nomine designatur multiplex apparatus et pompa regalis officii: quo ille ambiente, id est, circumdante se undique stipatur.

# IN CAP. XXVI.

Quoniam secundum certissimam sectam nostræ religionis vixi Pharisæus.] Pro secta in Græco hæresim habet. Unde probatur, quod eo tempore etiam bona secta hoc apud Græcos vocabulum habebat, quod nunc apud nos mala tantum habere consuevit.

# IN CAP. XXVII.

Ut autem judicatum est eum navigare in Italiam, et tradi Paulum cum reliquis custodiis centurioni.] Consequentius legitur in Græco: Ut autem judicatum est navigare nos in Italiam, tradiderunt Paulum et quosdam alios vinctos centurioni.

Et pelagus Ciliciæ et Pamphiliæ navigantes, venimus Lystram, quæ est Lyciæ.] Pro Lystra in Græco Smyrna positum est, pro quo Hieronymus in libro Hebræorum nominum Myrrham ponit: quod idcirco reor in quibusdam codicibus ita reperiri, quia μύρρα Græce Smyrna appellatur. Denique in Psalmo ubi canimus, Myrrha, et gutta, et casia; in Græco ita scriptum est, Smyrna, et stacte, et casia.

Venimus in locum quendam qui vocatur Boni portus.] Hi boni portus, non hujus boni portus.

Et nauclero magis credebat.] Naucleros Græce dominus navis vocatur.

Si quomodo possent devenientes Phænicem hyemare, portum Cretæ respicientem ad Africum et ad Corum] Ventus Africus, qui Græce vocatur  $\lambda i\beta c$ , flat inter

meridianam plagam et occidentalem vergens: Corus vero ad septentrionem et occidentem, sed plus ad occidentem deflexus. Liquet ergo quia provincia Phænicis Cretam ad occidentem habebat, ideoque portum ejusdem Cretæ de quibusdam suis locis contra Africum: de quibusdam vero contra Corum aspiciebat, et propterea sive Africus seu Corus aspiraret; a Creta funem solventes, Phænicen poterant pervenire. Sed etsi auster ipse, id est, meridianus afflaret ventus, nihilominus ancipiti directione gubernaculorum et sinuamine velorum Phænicen adnavigare, si non divina obsisterent judicia valebant. Unde subsequenter adjungitur:

Aspirante autem austro existimantes propositum se tenere, &c. potuimus vix obtinere scapham.] Scripsimus in libro primo, Isidorum sequentes, scapham esse naviculam levem, ex vimine contextam, crudoque corio tectam: verum deinceps aliorum scripta percurrentes, invenimus scaphas vocari naviculas etiam una de arbore cavatas, quas  $\mu o \nu o - \xi \acute{\nu} \lambda a \varsigma$  Græci appellant.

#### IN CAP. XXVIII.

Accensa enim pruna, reficiebant nos omnes.] In Græco scriptum est, Recipiebant nos omnes. Quod et nos arbitramur primo sic interpretatum esse in Latinum, sed librariorum negligentia mutatum.

Contigit autem patrem Publii febribus et dysenteria vexatum jacere.] Dysenteria est passio intestinorum, causatio cum ulceratione; qua excluditur egestio sanguinolenta, aut fellita, aut alia immutatio humoris: sed noxia a veteribus judicatur, quæ nigram egestionem ab initio ostenderit. Nam Hippocrates in Aphorismis sic ait: Dysenteria a felle nigra incipiens, mortifera est. Sequitur autem patientes

jugis assellatio inferioris ventris, aliquando viridis, aliquando mucilaginosa: etiam et rasuras cum guttis sanguinis emittunt: cum morsu intestini, et umbilici insomnietatem patiuntur; et fastidium, frequenter et febriculam, quam pater hic Publii passus esse narratur: aliquando etiam ex talis exclusio contingit, et maxime in infantibus: efficitur aliquando ex perfrictione, aut ex corruptione acriorum humorum. Meminit hujus morbi et Gregorius in libro historiarum suarum quinto, ita dicens: Temporibus Tiberii imperatoris dysentericus morbus pæne totas Gallias præoccupavit. Erat enim in his qui patiebantur, valida cum vomitu febris reniumque nimius dolor, capitis gravedo vel cervicis: ea vero quæ ex ore projiciebantur colore croceo, aut certe viridia erant. A multis autem asserebatur venenum occultum esse: sed herbæ quæ venenis medentur, potui sumptæ plurisque præsidia contulerunt.

Mansit autem biennio toto in suo conductu, et suscipiebat omnes qui ingrediebantur ad eum, prædicans regnum Dei.] Hieronymus hujus loci ita meminit in epistola ad Lucinium: Paulus Romam vinctus ingreditur, ut vinctos superstitionis erroribus liberos faciat: manet in hospitio conductu per biennium, ut nobis utriusque instrumenti æternum reddat donum. Qua expositione docuit, cætera quoque quæ in hoc volumine vel de ipso Paulo Apostolo vel de aliis quibusque scripta sunt, non in superficie tantum literæ fructum nobis ecclesiasticæ præmonstrare doctrinæ; verum etiam si quis perfecte intellexerit, medullam sensus spiritualis virtute habere gravidam.

#### SUPER

# EPISTOLAS CATHOLICAS

## EXPOSITIO.

# PROLOGUS SUPER SEPTEM EPISTOLAS CANONICAS.

JACOBUS, Petrus, Joannes, Judas septem epistolas ediderunt, quas ecclesiastica consuetudo Catholicas, hoc est, universales, cognominat. In quibus ideo prima epistola Jacobi ponitur, quamvis in catalogo apostolorum priores solent nominari Petrus et Joannes, quia ipse Hierosolymorum regendam suscepit ecclesiam. Inde fons et origo evangelicæ prædicationis incipiens per orbem diffusa est universum. Cujus cathedræ dignitatem etiam Paulus apostolus in eo nominando venerans ait, Jacobus, Cephas, et Joannes, qui videbantur columnæ ecclesiæ: vel certe quia ipse duodecim tribubus Israelis, quæ primæ crediderunt, suam epistolam misit, merito hæc prima poni debuit; merito Petri secunda, quia ipse electis advenis, qui Græce dicuntur Proselytæ, hoc est, eis scripsit, qui de Gentilitate ad Judaismum, de Judaismo ad electionis evangelicæ gratiam, conversi sunt. Merito Joannis epistolæ tertio loco sunt positæ, quia his scripsit ipse, qui de Gentibus crediderunt, cum nec natura nec professione Judæi extitissent. Denique multi scriptorum ecclesiasticorum, in quibus est Sanctus Athanasius Alexandrinæ præsul ecclesiæ, primam ejus epistolam scriptam ad Parthos esse testantur. Merito Judæ posita est ultima, quia quamvis

et ipse magnus, tribus tamen præcedentibus apostolis minor est; vel quia prima Jacobi scripta est epistola, deinde Petri, post eas Joannis; ideo nunc usque ordinem quo scriptæ sunt retinent. Constat enim quia beatus Jacobus tricesimo post passionem Domini anno suum consummavit martyrium. Petrus tricesimo octavo, hoc est, ultimo anno Neronis, passus est, et ipse in secunda sua scripsit epistola, "Certus sum quia velox sit depositio tabernaculi mei secundum quod et Dominus noster Jesus Christus significavit mihi per revelationem." Unde patet, quia imminente passione hanc scripsit epistolam, cum multo ante Jacobus migraverit ad Christum. Neque vero conveniebat ejus epistolas ab invicem separari, quas iisdem scripsit ecclesiis. Porro Joannes multo post tempore suas epistolas simul et evangelium scripsit, quando post occisionem Dominicam reversus de exilio turbatam se absente per hæreticos reperit ecclesiam, quos in suis epistolis percutiens sæpe cognominat Antichristos.

# IN EPISTOLAM JACOBI.

IN CAP. I. Jacobus Dei et Domini Jesu Christi servus &c.] Dixit de hoc Jacobo apostolus Paulus: Jacobus, et Cephas, et Joannes, qui videbantur columnæ esse, dextras dederunt mihi et Barnabæ societatis, ut nos in gentibus, illi autem in circumcisione prædicarent. Quia ergo in circumcisione ordinatus erat apostolus, curavit eos qui ex circumcisione erant, sicut præsentes colloquendo docere, sic et absentes per epistolam consolari, instruere, increpare, corrigere. Duodecim, inquit, tribubus quæ sunt in dispersione, salutem. Legimus occiso a Judæis beato Stephano, quia facta est in illa die persecutio magna, in ecclesia quæ erat Hierosolymis, et omnes dispersi sunt per regiones Judææ et Samariæ, præter apostolos. His ergo dispersis qui persecutionem passi sunt propter justitiam, mittit Epistolam.

Nec solum his, verumetiam illis qui percepta fide Christi necdum operibus perfecti esse curabant, sicut sequentia epistolæ testantur. Nec non et eis qui etiam fidei exsortes durabant, quin et ipsam in credentibus quantum valuere persequi ac perturbare studebant. Qui tamen omnes in dispersione fuerunt variis casibus patria profugi, et innumeris cædibus mortibusque atque ærumnis, ubicunque erant ab hostibus pressi, sicut historia ecclesiastica sufficienter exponit. Sed et in Actibus Apostolorum legimus eos tempore Dominicæ passionis longe lateque jam fuisse dispersos, dicente Luca: Erant autem in Hierusalem habitantes Judæi, viri religiosi, ex omni natione quæ sub cœlo est. rum etiam nationum plurimæ nominatim exprimuntur, cum subinfertur: Parthi, et Medi, et Elamitæ, et qui habitant Mesopotamiam, et cætera. Itaque justos hortatur, ne in tentationibus a fide deficiant, peccantes castigat, et admonet ut a peccatis se contineant, et virtutibus proficiant, ne infructuosi sibi, immo etiam damnabiles, quod fidei sacramenta percepissent, reddantur. Incredulos admonet, ut pœnitentiam de nece Salvatoris, cæterisque quibus implicabantur sceleribus gerant. antequam eos ultio cœlestis vel invisibiliter vel etiam visibiliter irruens percellat.

Omne gaudium existimate, fratres mei, cum in tentationes, &c.] A perfectioribus inchoat verbum, ut per ordinem perveniat ad eos quos imperfectos videbat esse corrigendos, atque ad perfectionis culmen erigendos. Et notandum, quod non ait simpliciter Gaudete, vel Gaudium existimate, sed Omne (inquit) gaudium existimate, cum in tentationes varias incideritis: omni gaudio dignum arbitramini, si vos propter fidem Christi tentationes sustinere contingat. Hæc est gratia, si propter conscientiam Dei sustinet quis patiens injuste, ut Petrus ait. Et coapostolus ejus Paulus: Non sunt condignæ passiones hujus temporis ad superventuram gloriam, quæ revelabitur in nobis. Et apostoli omnes ibant gau-

dentes a conspectu concilii, quoniam digni habiti sunt pro nomine Jesu contumeliam pati. Non ergo contristari debemus si tentati, sed si a tentationibus superati fuerimus.

Scientes quod probatio fidei vestræ patientiam operatur, &c.] Ideo (inquit) adversis tentamini, ut virtutem patientiæ discatis, et per hanc ostendere possitis ac probare, quod firmam fidem futuræ retributionis in corde gestetis. Neque huic loco contrarium debet putari, sed potius consonum intelligi, quod Paulus apostolus ait: Scientes quod tribulatio patientiam operatur, patientia autem probationem. Patientia enim probationem operatur, quia cujus patientia vinci non potest, ille perfectus esse probatur. Quod hic quoque subsequenter edocetur, cum dicitur: Patientia autem opus perfectum habet. Et rursum: Probatio fidei vestræ patientiam operatur. Quia illa ratio facit fideles per patientiam exerceri, ut per hanc fides eorum quam sit perfecta probetur.

Si quis autem vestrum indiget sapientia, &c.] Omnis quidem sapientia salutaris, a Domino postulanda est, quia sicut vir sapiens ait, Omnis sapientia a Domino Deo est, et cum illo fuit semper. Neque aliquis per liberum arbitrium sine adjutorio gratiæ divinæ, quamvis Pelagiani multum contendant, intelligere ac sapere valet. Sed hic specialiter de illa sapientia dici videtur, qua nos in tentationibus uti necesse est. Si quis (inquit) vestrum non potest intelligere utilitatem tentationum quæ fidelibus probandi causa eveniunt, postulet a Deo tribui sibi sensum, quo dignoscere valeat, quanta pietate pater castigat filios, quos æterna hæreditate dignos efficere curat. Et consulte ait, Qui dat omnibus affluenter, ne quis videlicet suæ conscius fragilitatis accipere se petentem posse diffiderit, sed potius quisque recoleret, quia desiderium pauperum exaudivit Dominus. Et sicut idem alibi dicit: Benedixit omnes timentes se Dominus, pusillos cum majoribus. Verum quia multi multa petunt a Domino, qui tamen accipere non merentur, addit, qualiter petere debeant, si impetrare desiderant.

Postulet autem in fide nihil hæsitans.] Id est talem se exhibeat bene vivendo, ut dignus sit exaudiri dum postulat: qui enim meminit se Domini non obtemperasse præceptis, merito desperat Dominum suis intendere precibus. Scriptum est enim, Qui obturat aurem suam ne audiat legem, oratio ejus erit execrabilis.

Qui enim hæsitat, similis est fluctui maris, &c.] Qui mordente se conscientia peccati hæsitat de perceptione præmiorum cœlestium, facile ad impulsum tentationum statum fidei deserit, qua in tranquillitate Deo servire videbatur, et ad libitum hostis invisibilis, quasi ad flatum venti per diversos vitiorum raptatur errores.

Vir duplici animo inconstans est in omnibus viis suis.] In omnibus viis, in adversis et prosperis dicit. Vir autem duplex est animo, qui et ad precandum Dominum genu flectit, et voces precatorias emittit, et tamen accusante se intus conscientia impetrare posse diffidit. Vir est duplex animo, qui et hic vult gaudere cum seculo, et illic regnare cum Deo. Item vir duplex est animo, qui in bonis quæ facit non retributionem interius, sed favorem exterius quærit. Unde bene per quendam sapientem dicitur: Væ peccatori terram ingredienti duabus viis. Duabus quippe viis peccator terram ingreditur, quando et Dei est quod opere exhibet, et mundi quod per cogitationem quærit. Omnes autem isti inconstantes sunt in omnibus viis suis, quia facillime et adversis seculi deterrentur, et prosperis irretiuntur, ut a veritatis via divertant.

Glorietur autem frater humilis in exaltatione sua.] Ideo, inquit, omne gaudium vos existimare oportet, cum in tentationes varias incideritis, quia omnis qui adversa humiliter pro Domino suffert, sublimia ab illo regni præmia percipiet.

Dives autem in humilitate sua.] Subauditur a superiore versu, glorietur. Quod per irrisionem quæ Græce

ironia vocatur, dictum esse constat. Ita, inquit, gloriam suam qua de divitiis superbit et pauperes despicit, aut etiam opprimit, finiendam esse meminerit, ut humiliatus in æternum pereat cum purpurato illo divite qui Lazarum despexit egentem.

Quoniam sicut flos fæni transibit.] Flos fæni et odoratu delectat et visu, sed velocissime gratiam suæ venustatis et suavitatis amittit. Ideoque huic rectissime præsens impiorum felicitas assimilatur, quæ diuturna esse nullatenus valet.

Exortus est enim sol cum ardore, &c.] Ardorem solis, sententiam dicit districti judicis, qua reproborum decor temporalis in fine consumitur. Florent autem et electi. non autem ut fænum. Justus enim ut palma florebit. Florent injusti temporaliter, qui tanquam fœnum velociter arescent, et quemadmodum olera herbarum cito cadent. Florent justi tanguam arbores, quia flos eorum, id est spes certissima eorum, fructum expectat perennem. Radix quoque, id est caritas eorum, fixa et immobilis permanet. Hinc etenim vir sapiens ait: Ego quasi vitis fructificavi suavitatem odoris. Denique Naboth vir justus mori maluit, quam vineam patrum suorum in hortum olerum transferre. Vineam quippe patrum in hortum olerum transmutare, est, fortia virtutum opera, quæ ex patrum doctrina percepimus, fragili vitiorum delectamento immutare. Justi autem animam ponere, quam terrestria pro cœlestibus bona eligere malunt. Unde bene de illis psallitur, Quia erunt tanquam lignum quod plantatum est secus decursus aquarum, quod fructum suum dabit in tempore suo, et cætera. At quid injusti? Et decor, inquit, vultus ejus deperit. Ita et dives in itineribus suis marcescet. Non omnem divitem dicit, sed eum qui confidit in incerto divitiarum. Qui enim fratri humili divitem e contrario opposuit, ostendit se de illo divite loqui, qui humilis non est. Nam et Abraham cum esset dives in mundo, pauperem tamen post mortem suo suscepit in sinu, divitem reliquit in pænis. Sed non ideo divitem reliquit quia dives erat, quod et ipse fuerat, sed quia misericors et humilis, quod ipse fuerat, esse despexerat. Et e contra mendicum Lazarum recepit, non quia rebus pauper erat quod ipse non fuerat, sed quia humilis et innocens, quod ipse fuerat, esse curabat. Talis ergo dives, hoc est superbus et impius, terrena gaudia cœlestibus anteponens, in itineribus suis marcescet, hoc est in actibus suis peribit iniquis, quia iter Domini rectum ingredi neglexit. Sed cum ille ut fænum ante ardorem solis decidit, justus e contra, ut arbor fructifera, et ejusdem solis ardorem, id est severitatem Judicis integer suffert, et insuper bonorum operum fructus pro quibus in perpetuum remuneretur, affert. Unde recte subjungitur,

Beatus vir qui suffert tentationem, &c.] Huic simile est illud in Apocalypsi: Esto fidelis usque ad mortem, et dabo tibi coronam vitæ, quam repromisit, inquit, Deus diligentibus se. Aperte admonens, quia tanto amplius gaudere in tentationibus oportet, quanto certius claret Deum his quos diligit, majus sæpe tentationum pondus imponere, ut scilicet per tentationum exercitia probentur in fide perfecti: cum autem probati sint veraciter esse fideles, hoc est perfecti et integri, in nullo deficientes, jure accipiant promissam vitæ æternæ coronam.

Nemo cum tentatur, dicat quoniam a Deo tentatur.] Hactenus de tentationibus, quas permittente Domino exterius probandi gratia perpetimur, disputavit: nunc incipit agere de illis, quas interius instigante diabolo, vel etiam naturæ nostræ fragilitate suadente, toleramus. Ubi primum illorum destruit errorem, qui sicut bonas cogitationes a Deo nobis constat inspirari, ita etiam malas ipso instigante putant nostra in mente generari. Nemo ergo cum tentatur dicat, quoniam a Deo tentatur, illa videlicet tentatione qua dives incedens in itineribus suis marcescit. Id est, nemo cum rapinam, furtum, falsum testimonium, homicidium, stuprum, vel

cætera hujusmodi commiserit, dicat quoniam Deo cogente necesse habuerit hæc patrare, ideoque nullatenus horum effectum declinare potuerit.

Deus enim intentator malorum est.] Subauditur tentamentorum.

Ipse enim neminem tentat.] Ea videlicet tentatione quæ decipit misericors ut peccent. Duplex est enim genus tentationis: unum quod decipit, aliud quod probat. Secundum hoc quod decipit, Deus neminem tentat: secundum illud quod probat, Deus tentavit Abraham. De quo et propheta postulat: Proba me, Domine, et tenta me.

Unusquisque vero tentatur a concupiscentia sua, &c.] Abstractus a recto itinere, et illectus in malum. De hoc versu Hieronymus contra Jovinianum. Sicut in bonis (inquit) operibus perfector est Deus, non enim volentis, neque currentis, sed Dei miserentis et adjuvantis est, ut pervenire ad calcem valeamus: sic in malis atque peccatis semina nostra sunt incentiva, perfectio autem diaboli. Cum viderit nos super fundamentum Christi ædificasse fænum, ligna, et stipulam, supponit incendium. Ædificemus ergo aurum, argentum, lapides pretiosos, et tentare non audebit, quanquam et in hoc non sit certa et secura possessio: sedet quippe leo in insidiis in occultis, ut interficiat innocentem. Et vasa figuli probat fornax, homines autem justos tentatio tribulationis.

Deinde concupiscentia cum conceperit, &c.] Tribus modis tentatio agitur, suggestione, delectatione, consensu. Suggestione hostis, delectatione autem, vel etiam consensu nostræ fragilitatis. Quod si, hoste suggerente, delectari aut eonsentire peccato nolumus, tentatio ipsa nobis ad victoriam provenit, qua coronam vitæ mereamur accipere. Si vero et hostis suggestione paulatim a recta intentione abstrahimur, et in vitio incipimus illicite delectari, delectando quidem offendimus, sed necdum lapsum mortis incurrimus. At si

delectationem concepti corde facinoris, etiam partus pravæ sequitur actionis, nobis jam mortis reis victor hostis abscedit. Quod ut adstruamus exemplis, tentatus est Joseph verbis dominæ; sed quia concupiscentiam libidinis non habuit, suggestione tantum, non etiam delectatione vel consensu tentari potuit, ideo victor evasit. Tentatus est David visu uxoris alienæ, et quia necdum carnis appetitum vicerat, a concupiscentia sua abstractus et illectus est. Atque ubi conceptum scelus perfecit, reatum mortis etiam proprio ore judicatus incidit, quam tamen pænitendo evasit. Tentatus est Judas per philargyriam, et quia erat avarus, ab ipsa sua concupiscentia abstractus et illectus, ad interitum consentiendo decidit. Tentatus est Job multipliciter; sed quia nec possessiones nec salutem corporis divino amori præposuerat, tentari quidem suggestione hostili potuit, sed consentire vel saltem delectari peccato nullatenus Quod ergo dicitur, Peccatum cum consummatum fuerit, generat mortem; respicit e contrario ad hoc quod supra dictum est de eo qui suffert tentationem, quia cum probatus fuerit, accipiet coronam vitæ. enim ille qui tentatus superat, præmia vitæ meretur: ita nimirum qui concupiscentiis suis illectus, a tentatione superatur, merito ruinam mortis incurrit.

Nolite itaque errare, &c.] Videlicet æstimando quod tentamenta vitiorum a Deo sumant originem. Quamvis sciamus nonnullos exigentibus meritis præcedentium criminum, in alia rursus scelera justo districti Judicis corruisse permissu. Unde est illud Apostoli: Et sicut non probaverunt Deum habere in notitia, tradidit illos Deus in reprobum sensum, ut faciant quæ non conveniunt, repletos omni iniquitate.

Omne datum optimum, et omne donum perfectum, &c.] Postquam docuit vitia quibus tentamur, non a Deo nobis, sed a nobis ipsis inesse, ostendit e contra, quia quicquid boni agimus, hoc Deo donante percipimus. Unde et eum Patrem luminum appellat, quem aucto-

rem novit spiritualium charismatum. Cui consonat illud Apostoli Pauli: Quid enim habes quod non accepisti?

Apud quem non est transmutatio, &c.] Quia in Dei natura mutabilitas non est, neque lumen ejus sicut lumen hujus mundi aliqua vicissitudinis umbra intercidit, liquet utique quia sola nobis dona lucis, et non etiam tenebras immittit errorum.

Voluntarie enim genuit nos verbo veritatis.] Et Dominus in evangelio: Non vos me elegistis, sed ego elegi vos. Et in Osee Propheta: Diligam eos spontanee. Quod ergo dixerat, Omne datum optimum et omne donum perfectum a Deo descendere, consequenter adstruit addendo, quia non nostris meritis, sed suæ beneficio voluntatis, per aquam regenerationis, de filiis tenebrarum nos in filios lucis mutaverit.

Ut simus initium aliquod creaturæ ejus.] Ne in eo quod ait, genuit: hoc nos fieri putaremus quod ipse est, ideo principatum quendam in creatura nobis hac adoptione concessum ostendit. Hos etenim versiculos quidam ita transtulit: Volens genuit nos verbo veritatis, ut simus primitiæ creaturarum ejus. Id est, ut cæteris quas cernimus creaturis simus meliores. Primitias namque frugum vel animantium Domino consecrari lex præcepit, primitias autem auri et argenti ad opus tabernaculi jussit conferri, id est, optima quæque in metallis. Et de antiquo Dei populo dixit Hieremias Propheta: Sanctus Israel Domino, primitiæ frugum ejus.

Scitis, fratres mei dilectissimi.] Notissimum (inquit) vobis est, quia a vobis ipsis habuistis ad vitia labi, a Domino autem vos illustrari, non vestra provisione, sed superna gratia vos præveniente contigit.

Sit autem omnis homo velox ad audiendum, &c.] Hinc auditorem moralibus instruit præceptis. Et recte primo admonet aurem quanto citius fieri potest accommodare docenti, sero autem os ad docendum ape-

rire, quia stultum est, quemlibet quod ipse non didicerit, aliis velle prædicare. Qui ergo sapientiam diligit, primo, ut supra admonuit, hanc a Deo postulet. Dehinc magistrum veritatis humilis auditor inquirat. Et inter agendum suam cautissime linguam non solum ab otiosis sermonibus coerceat, verum et ab ipsa quam nuper didicit veritate prædicanda contineat. Salomon de distantia temporum scribens ait: Tempus tacendi, et tempus loquendi. Hinc Pythagorici naturalis scientiæ magisterio præditi, auditores suos per quinquennium jubent silere, et sic demum permittunt prædicare. Nam tutius est ut veritas audiatur, quam prædicetur. Quoniam cum auditur, humilitas custoditur: cum autem prædicatur, vix est ut non subrepat cuilibet hominum quantulumcunque jactantiæ. Hieremias bene instituti adolescentis vitam describens modestiam taciturnitatis inter prima virtutum studia computat. Bonum est viro, inquit, cum portaverit jugum ab adolescentia sua. Sedebit solitarius et tacebit.

Et tardius ad iram.] Quia maturitas sapientiæ non nisi tranquilla mente percipitur. Scriptum est enim, quia ira in sinu stulti requiescit. Non autem ita velocitatem iræ vetat, ut hujus tarditatem approbet, sed hoc potius admonet, ut et hora perturbationis ac litium, ne nobis ira subrepat, caveamus: aut si forte subrepserit, intra oris septa ejus cohibeamus impetum, et exacta hora discriminis liberius eam ad integrum a nostro corde per tempus expurgemus. Vel certe tardos ad iram nos esse præcepit, ut non quaslibet ob causas serenitatem nostri vultus in austeritatem vertamus, sed certa existente ratione. Verbi gratia, si aliter corrigi proximos, maxime qui nobis sunt commissi, non posse cernamus, severitatem erga eos verbi vel etiam judicii districtioris exhibeamus, manente tamen quantum natura humana patitur statu mentis nostræ sereno. Nam (ut credo) Phinees, Samuel, Elias, et Petrus tardi

fuerunt ad iram, et tamen peccantes vel gladio vel verbo peremerunt. Sed et Moyses cum esset vir mitissimus, exivit a Pharaone quem incorrigibilem vidit. Iratus nimis, comminatus est ei pænam, quam et opera patravit.

Ira enim viri justitiam Dei non operatur.] Facilis est sensus, quia qui iracundiæ vitio se incautus subjugat, etsi hominibus justus apparet, in divino tamen examine nondum perfecte justus est. Verum altius potest intelligi, quia de Domino dictum est: Tu autem, Domine virtutum, cum tranquillitate judicas. Qualiscunque judex homo amissa mentis tranquillitate delinquentem judicat; etiamsi juste judicat, justitiam tamen divini examinis, in quam perturbatio cadere nescit, imitari non potest.

Propter quod abjicientes omnem immunditiam, &c.] Prius et corpus et mentem a vitiis jubet expurgare, ut digni existere possint, qui verbum salutis percipiant. Qui enim non declinat prius a malo, non potest facere bonum: omnem quippe immunditiam et carnis et animæ nuncupat. Malitia autem proprie ad interioris hominis pravitatem respicit. Suscipite (inquit) insitum verbum, id est, verbum quod vestris cordibus prædicando imponimus, vos discendo suscipite. Vel certe ita sentiendum est; verbum quod vobis in die redemptionis insitum est, quando voluntarie genuit vos Deus, jam nunc perfectius suscipite, etiam operibus implendo, quod jam in ministerio tenetis.

Quod potest salvare animas vestras.] Etiamsi in corpore tentationes patiamini, vel a perfidis morte consumamini.

Estote autem factores verbi, &c.] Sic et Paulus de legis cultoribus: Non auditores (inquit) legis justi sunt apud Deum, sed factores legis justificabuntur. Et in Apocalypsi Joannes cum dixisset, Beatus qui legit et qui audit verba prophetiæ libri hujus; protinus adjunxit, Et servat ea quæ in illa scripta sunt.

Qui autem perspexerit in lege perfectæ libertatis, &c.] Legem perfectæ libertatis, gratiam dicit evangelii: nihil enim ad perfectum adduxit lex. Et alibi, Non enim accepistis spiritum servitutis iterum in timore, sed accepistis spiritum adoptionis filiorum. Et iterum: Ubi enim Spiritus Domini, ibi libertas. Et ipse Dominus: Si vos, inquit, Filius liberavit, vere liberi eritis.

Non auditor obliviosus factus, &c.] Non auditu verbi supervacuo, sed operis executione beatitudo præparatur. Sicut et Dominus loquens ad discipulos: Si hæc scitis, inquit, beati eritis si feceritis ea.

Si quis autem putat se religiosum esse, &c.] Monuerat supra verbum Dei non solum audire, sed et facere. Nunc addit, quia et si quis mandata Domini quæ didicit factis exercere videtur; si non etiam linguam a detractionibus, mendaciis, blasphemiis, stultiloquiis, ab ipso etiam multiloquio, cæterisque quibus peccare solet, refrænaverit, frustra se de operum justitia jactat. Sicut Paulus gentilis poetæ sententiam comprobans, ait, Corrumpunt mores bonos colloquia mala.

Religio autem munda et immaculata apud Deum et Patrem hæc est.] Pulchre addit, apud Deum et Patrem, quia sunt qui hominibus religiosi videntur, cum a Deo habeantur profani. Unde et Salomon ait: Est via quæ videtur homini recta, novissima autem ejus deducunt ad mortem.

Visitare pupillos et viduas in tribulatione eorum, &c.] Quia dixerat factorem operis beatum in facto suo futurum, nunc quæ facta maxime Deo placeant dixit, misericordia scilicet et innocentia. Namque in eo quod pupillos et viduas in tribulatione eorum visitare jussit, cuncta quæ erga proximum misericorditer agere debemus, insinuat. Quod quantum valeat, ipso judicii tempore pandetur, ubi dicturus est Judex: Quamdiu fecistis uni ex his fratribus meis minimis, mihi fecistis. Porro in eo quod immaculatos nos ab hoc seculo custodire præcepit, universa in quibus nos ipsos castos servare

decet, ostendit. In quibus sunt et ea quæ supra observare monuerat, ut tardi simus ad loquendum, et tardi ad iram.

IN CAP. II. Fratres mei, nolite in personarum acceptione, &c.] Ostendit quod hi quibus scribebat, fide quidem evangelica imbuti, sed operibus erant vacui. Et quia mandata Domini eleemosynis pauperum docuerat implenda, vidit illos e contra, quod pauperibus erat propter æterna præmia faciendum, divitibus potius propter terrena commoda fecisse, ideoque eos prout erant digni redarguit. Et congrue in hujus exordio sententiæ Dominum nostrum Jesum Christum gloriæ cognominat: ut meminerimus, quia ejus est potius jussis obediendum, qui cum sit splendor gloriæ, sempiterna gloria remunerat quicquid pro ejus amore pauperibus datur, quam quælibet hominum dignitas honoranda, de quibus generaliter dictum est, quia omnis caro fœnum, et omnis gloria ejus tanquam flos fœni, &c.

Etenim si introierit in conventum vestrum vir aureum annulum habens, &c.] In hujus expositione sententiæ beati Augustini dictis utamur. Si hanc, inquit, distantiam sedendi et standi ad honores ecclesiasticos referamus, non est putandum leve esse peccatum in personarum acceptione habere fidem Domini nostri Jesu Christi gloriæ. Quis enim ferat eligi divitem ad sedem honoris ecclesiæ, contempto paupere instructiore et sanctiore? Si autem de quotidianis confessibus loquitur, quis non hic peccat? Sed non peccat, nisi cum apud semetipsum intus ita judicat, ut ei tanto melior quanto ditior ille videatur. Hoc enim videtur significasse subdendo,

Nonne judicatis apud vosmetipsos, &c.?] Sequitur,

Audite, fratres mei dilectissimi.] Diligentius, inquit, animadvertite, quia non qui ditiores existunt ad seculum, ii in divino examine sunt meliores.

Nonne Deus elegit pauperes in hoc mundo, &c.?] Pau-

peres vocat humiles, et qui per contemptum rerum visibilium, fide autem invisibilium divitiarum mundo huic despicabiles parent. Tales namque elegit Dominus noster Jesus Christus dicendo: Nolite timere, pusillus grex, quia complacuit Patri vestro dare vobis regnum. Tales elegit cum parentes sibi pauperes, quorum officio in mundum veniens nutriretur, creavit. Sed hos tamen futuri regni expectatione præclaros reddidit ac nobiles.

Vos autem exhonorastis pauperem.] Propter illum scilicet cui dictum est, Tu sta illic: cum habenti annulum aureum dictum est, Tu sede hic, bene.

Nonne divites per potentiam opprimunt vos, &c.?] Hic ostendit apertius qui sint divites, de quorum humiliatione ac perditione supra disputaret. Illi nimirum qui divitias suas Christo præponunt, prorsusque a fide ejus alieni, insuper et eos qui credunt per potentiam opprimunt, trahentes ad judicia potentiorum, ac nomen Christi blasphemantes quod est super omne nomen. Quod apostolorum temporibus plures gentilium et maxime Judæorum primores fecisse, et in Actibus eorundem Apostolorum, et in Epistolis Pauli apostoli satis patenter ostenditur.

Si tamen legem perficitis regalem secundum Scripturas, &c.] Vide quemadmodum transgressores appellat, qui dicunt diviti, Sede hic; et pauperi, Sta illic. Unde ne putarent contemptibile esse peccatum in hac una re legem transgredi, secutus adjunxit:

Quicunque autem totam legem servaverit, &c.] Propter illud quod dixerat, Redarguti a lege quasi transgressores. Quæ cum ita sint, consequens videtur (nisi alio modo intelligendum ostendatur) ut qui dixerit diviti, Sede hic; et pauperi, Sta illic: huic ampliorem honorem quam illi deferens, et idololatra, et blasphemus, et adulter, et homicida, et, quia longum est cuncta commemorare, reus omnium criminum judicandus sit. Offendens quippe in uno, factus est omnium reus. Quærendum est ergo, unde sit omnium reus, si in uno offendens

derit, qui totam legem servaverit. An forte quia plenitudo legis est caritas, qua Deus proximusque diligitur, in quibus præceptis caritatis tota lex pendet, et prophetæ, merito fit omnium reus, qui contra illam facit in qua pendent omnia? Nemo autem peccat nisi adversus eam faciendo. Quia non adulterabis, non homicidium facies, non furaberis, non concupisces, et si quid est aliud mandatum, in hoc sermone recapitulatur, Diliges proximum tuum tanguam teipsum. Dilectio proximi malum non operatur. Plenitudo autem legis est cari-Reus itaque fit omnium, faciendo contra eam in qua pendent omnia. Cur ego non judicantur paria peccata? An forte quia magis facit contra caritatem qui gravius peccat, minus qui levius? Tamen etiamsi in uno offenderit, reus est omnium, quia contra eam facit in qua pendent omnia.

Sic loquimini, et sic facite, &c. ] Lex libertatis, lex caritatis est, de qua dicitur: Si tamen legem perficitis regalem secundum Scripturas, Diliges proximum tuum sicut teipsum, bene facitis. Hoc ergo, inquit, loquendo, hoc faciendo curate, ut proximos diligendo a Deo diligi mereamini, et proximis misericordiam impendendo in divino judicio misericordiam expectetis. Aliter. lex servitutis est quæ data est per Moysen, ita lex libertatis gratia est evangelii quæ per Jesum Christum facta est, apostolo attestante qui ait: Non enim accepistis spiritum servitutis iterum in timore, sed accepistis spiritum adoptionis filiorum, in quo clamamus, Abba Pater. Et iterum: Ubi autem Spiritus Domini, ibi libertas. Si ergo loquimini, inquit, et sic facite sicut per legem libertatis judicandi: hoc est enim incipientes judicari: gravius namque judicabitur qui legem Moysi quam qui legem naturalem contemnit: gravius item qui cognitam evangelii gratiam quam qui Mosaicæ legis edicta despicit. Homini enim cui multum datum est, multum quæritur ab eo. Et cui commendaverunt multum, plus petent ab eo. Unde et Apostolus ait: Si enim qui per angelos dictus est, sermo factus est firmus, et

omnis prævaricatio et inobedientia accipit justam mercedis retributionem, quomodo nos effugiemus, si tantam neglexerimus salutem? Quæ cum initium accepisset enarrari per Dominum, ab eis qui audierunt in nos, confirmata est. Et iterum: Irritam quis faciens legem Moysi sine ulla miseratione duobus vel tribus testibus moritur, quanto magis putatis deteriora mereri supplicia, qui Filium Dei conculcaverit, et sanguinem testamenti pollutum duxerit in quo sanctificatus est, et Spiritui gratiæ contumeliam fecerit? Uterque autem sensus ad unum finem respicit, ut videlicet divinæ gratiæ justis operibus respondentes, simus invicem benigni, misericordes, donantes invicem, sicut et Deus in Christo donavit nobis.

Judicium enim sine misericordia fiet illi, &c.] Sine misericordia judicabitur ille, qui cum facere posset, non fecit misericordiam antequam judicaretur. Quod cum de omnibus immisericordibus recte sentiatur, constat omnimodis, quia quo majorem quisque a Domino misericordiam consecutus est, eo injustius indigenti proximo misericordiam negavit, eoque justius impietatis suæ pænas luet. Unde provide Dominus admonet: Nolite judicare, ut non judicemini; nolite condemnare, et non condemnabimini. Dimittite, et dimittetur vobis. Date, et dabitur vobis. Judicium ergo sine misericordia fiet ei qui non fecit misericordiam.

Superexaltat autem misericordia judicium.] Quia quemadmodum damnatus in judicio Dei dolebit, qui non fecit misericordiam, ita qui fecit, remuneratus exultabit et gaudebit. Aliter, Superexaltat misericordia judicium. Non dictum est, vincit misericordia judicium: non enim adversa est judicio, sed superexaltat, quia plures per misericordiam colliguntur, sed qui misericordiam præstiterunt. Beati enim misericordes, quoniam ipsorum miserebitur Deus. Item superexaltat misericordia judicium, id est superponitur misericordia judicio. In quo inventum fuerit opus misericordiæ, et

si habuerit forte in judicio aliquid quo puniatur, tanquam unda misericordiæ, peccati ignis extinguitur.

Quid proderit, fratres mei, si fidem quis dicat se habere, &c.?] Hinc de misericordiæ operibus latius disputat, ut quos vehementer sententia præcedente terruerat, consoletur: quum admonet, quomodo etiam peccata quotidiana, sine quibus hic non vivitur, quotidianis remediis expientur. Ne homo, qui quum in uno offenderit, fit omnium reus, in multis offendendo, quia in multis offendimus omnes, magnum aggerem reatus sui minutatim collectum, ad tribunal tanti judicis pervehat, et eam quam non fecit misericordiam non inveniat, sed potius dimittendo atque dando, mereatur sibi dimitti debita, reddique promissa.

Si autem frater aut soror nudi sint, &c.] Manifestum est, quod sicut verba sola pietatis nudum vel esurientem non recreant, si non et cibus præbeatur, ac vestis, ita fides verbo tenus servata non salvat. Mortua est enim in semetipsa, si non operibus caritatis, quibus reviviscat, animetur. Neque huic sententiæ contrarium est quod Dominus ait: Qui crediderit et baptizatus fuerit, salvus erit. Subintelligendum namque ibi est, quod tantummodo vere credat, qui exercet, operando quod credit. Et quia fides et caritas ab invicem separari nequeunt, Paulo attestante, qui ait, Est fides quæ per dilectionem operatur, apte Joannes Apostolus talem de caritate sententiam, qualem de fide Jacobus, profert dicens, Qui habuerit substantiam mundi, et viderit fratrem suum necesse habere, et clauserit viscera sua ab eo, quomodo caritas Dei manet in eo?

Tu credis quoniam unus est Deus; benefacis, &c.] Ne putes quia magnum aliquid facis credendo unum esse Deum: hoc enim et dæmones faciunt, nec solum Deum Patrem, sed et Filium Dei credunt. Unde dicit Lucas: Exibant autem dæmonia a multis clamantia et dicentia, quia tu es Filius Dei. Et increpans non sinebat ea loqui, quia sciebant ipsum esse Christum. Nec

solum credunt, verum etiam contremiscunt. Unde ad illum legio quæ hominem obsidebat, supplici voce proclamabat: Quid mecum et tibi, Jesu, Fili Dei summi? Adjuro te per Deum, ne me torqueas. Qui ergo Deum esse non credunt, vel creditum non timent, profecto sunt dæmonibus tardiores ac proterviores æstimandi. Sed nec Deum credere et contremiscere magnum est, si non et in eum credatur, hoc est si non ejus in corde amor teneatur. Aliud est enim credere illi, aliud credere illum, aliud credere in illum. Credere illi, est credere vera esse quæ loquitur: credere illum, credere quod ipse sit Deus: credere in illum, est diligere illum. Credere vera esse quæ loquitur, multi et mali possunt: credunt enim esse vera, et nolunt ea facere, quia ad operandum pigri sunt. Credere autem ipsum esse Deum, hoc et dæmones potuerunt: credere vero in Deum, soli novere qui diligunt Deum, qui non solo nomine sunt Christiani, sed et factis et vita. Quia sine dilectione fides inanis est. Cum dilectione, fides Christiani; sine dilectione, fides dæmonis: qui ergo non vult credere Christum, adhuc nec dæmones imitatur. Et si jam credit Christum, sed odit Christum, habet confessionem fidei in timore pœnæ, non in amore coronæ: nam et illi puniri timebant. Denique beatus Petrus cum Dominum confitens diceret, Tu es Christus, Filius Dei vivi; eadem pæne verba, quæ et dæmones, proferre videtur ex ore; sed illorum confessio, quia cum odio prolata est, a Christo merito damnata est, illius quia ex interna dilectione processit, æterna beatitudine remunerata est.

Vis autem scire, o homo inanis, quoniam fides sine operibus otiosa est?] Quoniam Paulus Apostolus prædicans justificari hominem per fidem sine operibus, non bene intellectus est ab eis qui sic dictum acceperunt, ut putarent, cum semel in Christum credidissent, etiamsi male operarentur, et facinorose flagitioseque viverent, salvos se esse per fidem: locus iste hujus epistolæ eundem sensum Pauli Apostoli quomodo sit intelligendus

exponit. Ideoque magis Abrahæ exemplo utitur, vacuam esse fidem si non bene operetur, quoniam Abrahæ exemplo etiam Paulus Apostolus usus est, ut probaret justificari hominem sine operibus posse. Cum enim bona opera commemorat Abrahæ, quæ ejus fidem comitata sunt, satis ostenditur Apostolum Paulum non ita per Abraham docere justificari hominem per fidem sine operibus, ut si quis crediderit, non ad eum pertineat bene operari, sed ad hoc potius, ut nemo arbitretur meritis priorum bonorum operum se pervenisse ad donum justificationis quæ est in fide. In hoc se gentibus in Christum credentibus Judæi præferre cupiebant, quia dicebant se meritis bonorum operum, quæ in lege sunt, pervenisse ad evangelicam gratiam. Ideoque scandalizabantur multi qui ex eis crediderunt, quod incircumcisis gentibus Christi gratia traderetur. Unde Apostolus Paulus dicit, posse hominem sine operibus, scilicet præcedentibus, justificari per fidem. Nam justificatus per fidem quomodo potest, nisi juste operetur? Cum ergo dicit Jacobus,

Abraham pater noster nonne ex operibus justificatus est, &c? Eleganter exemplum bonæ operationis ab ipso patriarcha monuit esse discendum, provocans videlicet eos qui de Judæis crediderant, ut quasi bonæ soboles primi et maximi sui parentis actus sequerentur. quoniam eos ne in tentationibus deficerent, et ut fidem suam per opera probarent, admonebat, eleganter de patriarcha posuit exemplum, per quod eos in utraque virtute posset instituere. Quæ enim tentatio major, exceptis his quæ ad proprii corporis plagas pertinent, accidere potest, quam si quis filium unicum dilectissimumque suum senex cogatur occidere? Quomodo autem tunicas vel escas suas pro divino amore pauperibus dare differret, qui filium quem senex acceperat hæredem, ad jussionem Domini statim morti dare non distulit? Itaque congruit huic beati Jacobi sententiæ quod Paulus ait: Fide obtulit Abraham Isaac filium suum cum tentaretur, et unigenitum offerebat quem susceperat per repromissionem, ad quem dictum est, quia in Isaac vocabitur tibi semen, arbitrans quia et mortuos suscitare potens est Deus. Si quidem in uno eodemque facto beati Abraham, Jacobus operum ejus magnificentiam, Paulus fidei constantiam laudavit. Nec tamen disparem diversamque Jacobo protulit Paulus sententiam: sciebant namque ambo, quia Abraham et fide et operibus erat perfectus, et ideo quisque eorum illam magis in eo virtutem prædicavit, qua suos auditores amplius indigere perspexit. Quia enim Jacobus illis scribebat qui fidem sine operibus otiosam tenebant, opportune illud protulit exemplum in quo illa præcipua fides Abrahæ, quæ et prius Scriptura teste laudata est, appareret, quæ non otiosa ejus in corde torpuisset, sed ad obediendum divinis imperiis jam prompta flagrasset. Quia vero Paulus illos instituebat, qui sine gratia fidei de suis se extollebant operibus, ostendit quia sine fide impossibile est placere Deo, atque ad redarguendam corrigendamque eorum temeritatem, collectis omnium patriarcharum exemplis, manifeste edocuit, quia omnes testimonio fidei probati sunt. Unde et specialiter de Abraham intulit quia fide offerret Isaac, arbitrans (inquit) quia et mortuos suscitare potens est Deus. Conjunxit ergo opus fidei, qui ideo filium mox offerre voluit, quia Deum hunc continuo resuscitaturum esse credebat. Ideo autem hunc post mortem a Deo resuscitandum esse credebat, quia verum esse credebat quod audierat, quia in Isaac vocabitur tibi semen. conjunctionem utriusque virtutis beatus quoque Jacobus subsequenter exponit, dicens: Vides quoniam fides co-operabatur operibus illius, et ex operibus fides servata est, et suppleta est Scriptura dicens: Credidit Abraham Deo, et reputatum est illi ad justitiam, et amicus Dei appellatus est. De hoc testimonio Paulus ad Romanos firmissime disseruit, manifeste docens quia tanta est virtus fidei, ut statim perceptis ejus mysteriis justum de impio facere possit hominem. Quia enim Abra-VOL. XII.

Digitized by Google

ham tanta et tam ferventi fide credidit Deo, ut promptus esset animo ad agenda omnia quæ Deus juberet, merito fides ejus a Deo, qui cor noverat illius, reputata est ad justitiam. Et ut nos quoque fidem illius qua justificatus est sciremus, tentavit eum Deus jubens offerre filium, et ex operibus fides consummata est, id est quia esset in corde ejus perfecta operum executione probatum est. Hoc quoque tempore si quis nuper ad fidem veniens baptismum acceperit, et proponens se toto corde Dei servire præceptis, mox de hac luce migraverit, justificatus utique per fidem sine operibus migravit, quia tempus operandi unde fidem probaret, ipso in quem credidit Deo disponente, non habuit. At qui perceptis fidei sacramentis longo supervivunt tempore, nec bonis insistere curant operibus, his inculcandum est quod beatus Jacobus, proposito exemplo fidei simul et operum Abrahæ, mox subdidit, dicens,

Videtis quoniam ex operibus justificatur homo, &c.] Quod ait ex operibus, significat ex operibus fidei: quia perfecta opera sine fide nullus habere potest, fidem vero sine operibus multi, si illis operandi tempus non adsit. De qualibus dictum est, Raptus est ne malitia mutaret intellectum illius, aut fictio deciperet animam ejus.

Similiter et Raab meretrix, &c.] Ne se causarentur opera tanti patris Abrahæ imitari non valere, præsertim cum nullus eos modo cogeret Deo filios offerre perimendos, sed hoc potius ipse per Scripturas Deus fieri prohibeat, addit et mulieris exemplum, mulieris criminosæ, mulieris alienigenæ, quæ tamen per opera misericordiæ, per officium hospitalitatis, etiam cum periculo vitæ suæ Dei famulis exhibitum, justificari a peccatis meruit, Israelitici populi civis ascribi, regalis eorum prosapiæ catalogo annumerari, ipsius Domini ac Salvatoris nostri generationibus quæ a patriarcharum fonte descendunt inseri, ab excidio patriæ pereuntis, cujus perfidiam deseruit, erui. His igitur conversæ ad meliora mulieris exemplis suadet auditores suos patriæ per-

euntis introitum cavere, et a cujus sceleribus credendo recesserant, ab hac etiam fructuosis operibus se meminisse secernere, quatenus sanctorum cœtibus copulari, et ad Redemptoris sui mereantur pertingere consortium. Et illos ergo hortatur suscipere nuntios Jesu, hoc est prædicatores verbi evangelii gratanter audire. Et cum hos a contribulibus suis repulsos, vel certe ad mortem quæsitos esse cognoverint, ut sæpe factum actus eorum edocent, ipsi contra accepto ab eis consilio salutis suæ ad Dominum Jesum eos in pace remittant. Quod honorabilem quondam universæ plebi Judæorum, et nunc magis honorandum omni ecclesiæ Christi, per revelationem reliquiarum protomartyris Stephani effectum, beati Pauli Apostoli magistrum Gamalielem in Hierosolymis fecisse præfatus Actuum Apostolorum liber insinuat: quando disponente senatu Judæorum, apostolos interficere, ipse sapientiore consilio eorum molimina evacuavit, ereptosque de insidiis eorum apostolos ad evangelizandum Jesum remisit incolumes.

IN CAP. III. Nolite plures magistri fieri, fratres mei.] Multum fuisse studii credentibus tempore apostolorum ut verbum latius propagarent, actus eorum edocent, ita ut Apollo vir in Scripturis doctissimus, sciens tantum baptisma Joannis, fiducialiter Christum prædicaret. Qui tamen quia sapiens erat, mox ut doctor affuit, facillime quod minus habuerat adimplevit, atque ad prædicandi officium jam perfectus rediit. Alii majore imperitia descendentes de Judæa Antiochiam, docebant credentes ex gentibus, quia nisi circumciderentur secundum legem Moysi, salvi esse non possent, nec parvum castis prædicatoribus quæstionis laborem contulerunt. Hos ergo et hujusmodi doctores beatus Jacobus ab officio verbi removet, ne impedimentum his qui illud rite implere poterant, facerent.

Scientes quoniam majus judicium sumitis.] Sicut enim is qui bene ministraverit, gradum bonum sibi

acquirit, ita qui officium docendi sibi indoctus usurpare tentaverit, qui Christum non sincere annuntiat, majus judicium damnationis meretur quam si solus in suo scelere periret.

In multis enim offendimus omnes.] Non dixit offenditis, cum illos argueret quos et scientia et operatione minus perfectos videbat, talesque a cathedra magisterii deponeret, timens, ne vel per errorem prædicando parvulos læderent, atque ab auditu doctorum præoccupando eorum aures averterent: vel certe ea quæ recte prædicarent, non rectæ actionis sorde fædarent, ac per hoc viam evangelicæ perfectionis sinistra opinione fuscarent: sed offendimus, inquit, cum sumus Christi: sic loquitur apostolus. Et præmisit in multis, subjunxit omnes: ut tanto cautius se imperfecti quique in agendo vel loquendo circumspicerent; quanto certius cognoscerent, quia nec perfecti quidem boni, et qui Spiritus Sancti gratia duce incedunt, hujus vitæ viam absque offensione peccati alicujus transigere nullatenus possent, juxta quod alibi scriptum est: Cœli non sunt mundi in conspectu ejus. Et sicut Salomon ait: Quia non est homo justus in terra qui faciat bonum, et non peccet.

Si quis in verbo non offendit, hic perfectus est vir. Quomodo dicit perfectum esse virum qui in verbo non offendit, cum præmiserit, Quia in multis offendimus omnes? An quia et in multis offendere possunt electi, et tamen perseverare perfecti? Imo ita intelligendum Namque diversæ offensionum sunt species. Aliter electi, aliter offendunt reprobi, Salomone teste, qui ait: Septies enim cadit justus, et resurgit: impii autem corruent in malum. Etsi enim justus per fragilitatem carnis vel ignorantiam forte offenderit, justus tamen esse non desistit. Quia ut quotidiana est hujusmodi et inevitabilis offensio, ita est et quotidiana orationum ac bonorum operum medela, quæ offendentem justum, ne in terram proruat, et nuptialem caritatis ac fidei vestem pulvere vitiorum sordidet, ocius erigit. Si quis ergo

in verbo non offendit, hic perfectus est vir, illo videlicet verbo, cujus offensionem humana vitare potest fragilitas, ut est verbum doli, detractionis, maledictionis, superbiæ, jactantiæ, excusationis in peccatis, æmulationis, dissensionis, hæresis, mendacii, perjurii, sed et otiosæ nec non etiam superfluæ locutionis in his quæ necessaria videntur. In quo nimirum verbo quisquis se sine offensione custodit, hic perfectus est vir. Qui enim custodit os suum et linguam suam, custodit ab angustiis animam suam.

Potest etiam fræno circumducere totum corpus.] Pendet hic versus a superiori. Si quis, inquit, in verbo non offendit, hic perfectus est vir, et hic potest etiam fræno circumducere totum corpus. Quod est aperte dicere: Si quis lapsum linguæ, qui pæne inevitabilis est, cavet, hic consuetudine fixa ejusdem continentiæ etiam cætera corporis membra, quæ facilius castigari possunt, ne a recto itinere divertant, discit observare.

Si autem equis frena in ora mittimus, &c.] Subaudis, quanto amplius decet ut nobis ipsis frenum continentiæ in ora mittamus ad consentiendum Creatori nostro, quatenus per linguæ custodiam, operum quoque rectitudinem obtinere quæramus? Quod si, ut quidam codices habent, legerimus, Sicut autem equis frena in ora mittimus; nihil quæstionis erit, quia conjungitur ad hoc quod in sequentibus dicitur, Ita et lingua modicum quidem membrum est, et cætera.

Ecce et naves cum magnæ sint, &c.] Naves magnæ in mari, mentes sunt hominum in hac vita sive bonorum sive malorum. Venti validi a quibus minantur, ipsi appetitus sunt mentium, quibus naturaliter coguntur aliquid agere, per quod vel ad bonum vel ad malum perveniant finem. Gubernaculum quo hujusmodi naves circumferuntur, ubi impetus dirigentis voluerit, ipsa cordis intentio est, qua electi transgressis hujus seculi fluctibus, felicem patriæ cœlestis portum attingunt; reprobi autem quasi Scylla vel Charybdi necati fluctuosis

vitæ hujus erroribus, quos deserere nesciebant, intereunt. Et quia ex abundantia cordis os loquitur, recte subjungitur:

Ita et lingua modicum quidem membrum est, &c.] Magna utique præmia exaltat, si eam impetus animi dirigentis bene gubernaverit: juxta illud Salomonis: Qui intelligit, gubernacula possidebit. Sin autem male, mala e contrario sibi suisque magna perditionis exaltat. Unde et Salomon: Mors, inquit, et vita in manibus linguæ. Vitam ergo exaltat, si bene docet ecclesiam: mortem contra, si prave agit. Namque hoc adversus eos dicit, qui et vita et scientia destituti docere præsumebant, ideoque magis ecclesiam lædebant: quod si legatur, ut in quibusdam codicibus invenitur, Et magna exultat; illa nimirum hic exultatio debet intelligi, de qua in sequentibus, cum perplura linguæ vitia enumerasset, adjunxit: Nunc autem exultatis in superbiis vestris. Omnis exultatio talis, maligna est. A qua et mater beati Samuelis nos pia exhortatione compescit, dicens: Nolite multiplicare loqui sublimia gloriantes. Magna ergo exultat lingua, quæ cæterorum sensus et verba despiciens, singulariter se esse sapientem jactat et facundam.

Ecce quantus ignis quam magnam sylvam incendit.] Quantus dicit quam modicus. Denique et codices sic habent, Ecce modicus ignis. Sicut enim a modica scintilla ignis excrescens magnam sæpe sylvam incendit, ita incontinentia linguæ suis nutrita levitatibus magnam operum bonorum materiam, multos vitæ spiritualis fructus, ubi attaminaverit, perdit, sed et innumera plerumque quæ optima videbantur locutionis folia consumit.

Et lingua ignis est, &c.] Ignis est lingua, quia virtutum sylvam male loquendo devorat. Unde vir sapiens de insipiente: Et apertio, inquit, oris illius inflammatio est. Cui videlicet ignis perditionis contrarius est, ille ignis salutaris, qui ligna, fœnum, stipulam vitio-

rum consumens, secreta cordis illustrat, quo sancti inflammantur doctores, ut et ipsi ardeant amando, et quasi linguis ignitis accendant alios prædicando. De quibus bene scriptum est, Quia apparuerunt illis dispartitæ linguæ tanquam ignis, seditque supra singulos eorum, et repleti sunt omnes Spiritu Sancto. Recte autem de lingua indisciplinata dicitur, quod ipsa sit universitas iniquitatis, quia cuncta fere facinora per eam aut concinnantur, ut latrocinia, stupra; aut patrantur, ut perjuria, falsa testimonia; aut defenduntur, ut cum quilibet impurus excusando scelus quod admisit, simulat ostentando bonum quod non fecit.

Et inflammat rotam nativitatis nostræ, &c.] A gehenna dicit, a diabolo et angelis ejus, propter quos gehenna facta est; et qui ubicunque vel in aere volitant, vel in terris aut sub terris vagantur, sive detinentur, suarum secum ferunt semper tormenta flammarum; instar febricitantis, qui etsi in lectis eburneis, etsi in locis ponatur apricis, fervorem tamen vel frigus insiti sibi languoris evitare non potest. Sic ergo dæmones etsi in templis colantur auratis, et sic per aerea discurrant, igne semper ardent gehennali, et ex ipsa sua pœna commoniti, deceptis quoque hominibus fomitem vitiorum, unde et ipsi pereant, invidendo suggerunt. Cui contra sancta Dei civitas nova Hierusalem de cœlo a Deo descendere dicitur, quia nimirum quicquid cœleste in terris agimus, hoc profecto ut ageremus cœlesti munere accepimus. Rotam autem dicit nativitatis nostræ incessabilem vitæ temporalis procursum, quo a die nativitatis usque ad mortem velut semper currente rota curriculi incessanter agimur. Unde bene Salomon cum diceret, Memento Creatoris tui in diebus juventutis tuæ, antequam veniat dies afflictionis; paulo post addidit: Et confringatur rota super cisternam, et revertatur pulvis in terram suam unde erat. Inflammat ergo lingua rotam nativitatis nostræ, cum statum omnem nostræ conversationis prava loquendo contaminat. Item rotam nativitatis nostræ dicit, quia merito primæ prævaricationis ab interna stabilitate projecti, huc atque illuc mente vaga raptamur, et incertis per cuncta discursibus, ubi periculum, ubi salus, ignoramus. Inflammatur autem hæc rota nostræ nativitatis igne linguæ maculantis, cum vitium nativæ perturbationis ineptis etiam ac noxiis sermonibus accumulatur.

Omnis enim natura bestiarum, &c.] Legimus in Plinio immanissimam serpentium aspidem in Ægypto domitam a patrefamilias, et quotidie de caverna sua egressam, a mensa ejus annonam percipere solitam. Legimus item, scribente Marcellino Comite, mansuefactam tigridem ab India Anastasio principi missam. Vult ergo intelligi, quia lingua pravorum bestiis ferocitate, volucribus levitate vel exultatione, serpentibus virulentia præcellat. Sunt enim bestiales qui exacuerunt ut gladium linguas suas, sunt volatiles qui posuerunt in cœlum os suum, et quorum os locutum est vanitatem; sunt serpentini, de quibus dictum est, Venenum aspidum sub labiis eorum.

Linguam autem nullus hominum domare potest.] Duobus modis hæc sententia recte potest intelligi, quia et nullus bonorum doctorum potest domare linguas eorum qui seipsos a stulta verbositate cohibere negligunt; et nullus loquentium est qui non aliquando delinquat in lingua sua. Denique de viro perfecto in articulo maximæ tentationis constituto, veraciter dictum est, In omnibus his non peccavit Job labiis suis. Et tamen ipse, se postmodum auditis Dei sermonibus, de ineptia stulta locutionis reprehendit, dicens: Unum locutus sum, quod utinam non dixissem, et alterum, quibus ultra non addam.

Inquietum malum, plena veneno mortifero, &c.] Inquietum addit, ob hoc quod dixerat, eam domari non posse, cum bestiæ domentur et volucres. Plenam vero dicit veneno mortifero, ut exponat indomabilem cur diceret eam, cum et serpentes constet posse domari.

De cujus atrocitate veneni, plura subsequenter adjungit.

Ex ipso ore procedit benedictio et maledictio, &c. Sicut dulcis et amara aqua non possunt simul una de vena fontis ebullire, sed etsi misceantur in vase vel cisterna, dulcis quidem mox amarescit ab amara, amara autem ex admistione dulcis in dulcedinem nescit immutari: ita benedictio et maledictio in uno ore nullatenus possunt convenire: sed quicunque sic Deum benedicere orando vel verbum ejus prædicando consuevit, ut etiam maledicere homines non omiserit, constat, quia dulcedinem benedictionis ejus amaritudo maledictionis Modicum enim fermentum totam massam consumit. corrumpit. Et non est pulchra laudatio in ore peccatoris. Denique si facias fistulam bino ore unde aqua intret, simplici unde exeat, et in hoc amaram aquam. in illo dulcem immittas, absque ulla dubietate ubi ad unum exitus foramen pervenitur, permista utraque et amara apparebit. Quia nimirum multo facilius dulce in amarum ubi commiscentur, quam amarum vertitur in dulce. Quo exemplo colligitur, quia colloquia mala sicut mores bonos, teste apostolo, sic etiam sermones bonos, corrumpunt.

Numquid potest, fratres mei, ficus olivas facere, &c.?] In promptu est, quia sicut arbor nequit amisso naturali fructu alterius arboris ex se ferre fructum; ita maledicus etsi quid boni ad tempus loqui videatur, fructum benedictionis habere nullatenus valet. At si quis hæc altius velit discuti, potest in ficu cujus foliis protoparentes nostri post agnitionem prævaricationis sua pudenda texerunt, velamentum excusationis intelligi, quo et ipsi tunc increpationem Creatoris a se repellere, et in ipsum Creatorem conabantur refundere, et nunc plerique stultorum cor suum declinavit in verbum malum ad excusandas excusationis in peccatis. Potest in olivis fructus misericordiæ, in vite fervor dilectionis accipi, sicut Psalmista ait: Ego autem sicut oliva fruc-

tifera in domo Domini, speravi in misericordia Dei mei: id est, sicut is qui fructum misericordiæ facit, misericordiam ipse a Domino speravi. Itemque: Et poculum, inquit, tuum inebrians quam præclarum est. Quod de caritate Dei constat dictum, quæ diffusa est in cordibus nostris per Spiritum Sanctum qui datus est nobis. Non potest ergo ficus olivas facere, quia quicunque se in peccatis excusare potius quam accusare nititur, nequaquam opera pietatis quæ pro peccatis fiunt in proximos perfecto sed magis superbo corde largitur. Neque vitis ficus, quia qui divina dilectione se perfecte inebriat, nullum jam de suis erroribus nisi seipsum accusat.

Quis sapiens et disciplinatus est inter vos, &c.] Quia improbis doctoribus silentium imposuerat, eosque magisterii gradum tenere vetuerat, quos nec vitæ perfectionem nec continentiam linguæ habere cernebat; consequenter admonet, ut si quis inter eos sapiens et disciplinatus vel sit vel sibi esse videatur, magis sapienter ipse ac disciplinate vivendo eruditionem suam, quam alios docendo demonstret. Qui enim mansueto corde et ore sereno bona quæ valet operatur, evidens utique datt hominis sapientis indicium. Principium enim sapientiæ, timor Domini. Qui vero ad prædicandum verbum quam ad faciendum proclivior est, plerumque per amorem jactantiæ, per studium contentionis, per eloquentiæ facilitatem, per invidentiam aliorum docentium, per ignorantiam catholicæ veritatis, stultitiæ reatum incurrit. Cui bene congruit illud Salomonis: Quia ubi sunt verba plurima, ibi frequenter egestas. Unde et hic quoque recte subjungitur,

Quod si zelum amarum habetis inter vos, &c.] Zelum amarum dicit, quia est et zelus dulcis, a quo et Simon apostolus merito perfecti cordis nomen accepit. Quem et Helias habuit, cum ait: Zelo zelatus sum pro Domino Deo exercituum, quia dereliquerunt pactum tuum filii Israel. Et apostolus Paulus: Æmulor enim vos,

inquit, Dei æmulatione. Est et bona contentio, quam Dominus nos habere præcepit, dicens: Contendite intrare per angustam portam. Nolite, inquit, gloriari, et mendaces esse adversus veritatem. Quia veritas ipsa probat non esse gloria dignos eos, qui sapientiæ verba promentes ex ore, zelum amarum et contentionis infructuosæ studium gestant in corde.

Non est ista sapientia desursum descendens, &c.] Et Paulus dicit, quia animalis homo non percipit ea quæ sunt Spiritus Dei. Notandum autem, quod animalis homo sive animalis sapientia, non ab animali sed ab anima derivatur, teste apostolo, Quia factus est primus homo Adam in animam viventem, novissimus Adam in spiritum vivificantem. Sed non prius quod spirituale est, sed quod animale. Quod ab anima derivatum Græca testatur auctoritas, in qua videlicet lingua  $\psi_{\nu\chi\hat{\eta}}$ anima, ψυχικὸν dicitur animale. Porro animalia quamvis Latine ab anima vocabulum accepisse videantur, longe diversam Græce ac dissimilem habent etymologiam. Namque ab eo quod vivant, nomen sortiuntur. Siquidem apud eos ζωή vita, ζωα vocantur animalia. Cum ergo apostolus in epistolis suis sæpissime nominat carnalem hominem, nominat animalem, nominat spiritualem: spiritualem vel ipsum Dominum dicit, qui in carne et anima apparens Spiritu Sancto plenus extitit, vel omnem electum, qui in carne et anima naturaliter consistens, gratiam quoque Spiritus Sancti secundum mensuram donationis Christi, qua illustretur, accepit. Carnalem vero vel animalem appellat hominem, qui nil gratiæ spiritualis habens, ea tantummodo quæ naturaliter carnis sive animæ sensibus insita sunt, cogitare vel facere novit. Merito ergo contentiosa et superba sapientia esse terrena, animalis, et diabolica memoratur: quia dum terrenam gloriam anima quærit, dum expers gratiæ spiritualis, remanens sola ea quæ sibi naturaliter post reatum primæ prævaricationis sunt insita, cogitat, jure a maligno delusa spiritu, ad agenda se illa quæ sunt vesana et noxia convertit.

Ubi enim zelus et contentio, &c.] Omni, inquit, custodia serva cor tuum, quoniam ex ipso vita procedit. Qualis enim cordis est radix, talis in conspectu interni arbitril est omnis fructus actionis. Et qui nequitias corde livoris vel contentionis contegit, hujus est pravum omne opus, quamlibet rectum hominibus esse videatur: videlicet propter inconstantiam mentis huc illucque fluctuantis, quia se ad unam superni intuitus ancoram figere neglexit.

Quæ autem desursum est sapientia, &c.] Hæc est mansuetudo sapientiæ, quam superius habendam esse præcepit, zelo utique amaritudinis et contentionis, stultis adversa, qua sanctorum prædicatorum virtus et doctrina vicissim sibi in caritatis atque concordiæ pace sociantur. Primum, inquit, pudica est, deinde pacifica. Pudica videlicet, quia caste intelligit. Pacifica autem, quia per elationem se minime a proximorum societate disjungit. Modesta vero, suadibilis, bonis consentiens, quia nimirum sapientis est bonorum suasioni assensum præbere, quomodo Petrus redarguenti se paulo concitus annuit, improborum vero doctrinam tota intentione vel docendo vel vivendo repellere.

Plena misericordia et fructibus bonis.] Et hæc est bona conversatio, quam supra sapientem et disciplinatum ostendere monuit, misericordem videlicet animo esse, et ejusdem misericordiæ fructus exterius per pietatis opera monstrare.

Judicans sine simulatione.] Hac virtute quantum pudica sapientia proprie utitur, tantum contentiosa prorsus caret et blasphema. Nam qui se doctiorem cæteris perfectioremque videri appetit, multum necesse est laboret, ut et proximum quasi imprudentiorem docte possit lacerare, et se nonnunquam etiam ea a quibus alienus est bona fecisse vel dixisse simulando prætendat.

Fructus autem justitiæ in pace seminatur facientibus pacem.] Omne quod in hac vita agimus, semen est futuræ retributionis. Ipsa autem retributio, fructus est operum præsentium, teste apostolo, qui ait: Quæcunque enim seminaverit homo, hæc et metet. Et qui seminat in carne, de carne metet corruptionem. Qui autem seminat in Spiritu, de Spiritu metet vitam æternam. Et ideo recte dicitur, quia fructus justitiæ in pace seminatur facientibus pacem. Fructus enim justitiæ vita æterna est, quæ operibus justis retribuitur, quia qui inquirunt pacem, sequuntur eam, ipsa pace cui student quasi optima semente terram sui cordis aspergunt, quo per quotidianum bonæ operationis crementum ad fructum valeant vitæ pervenire cœlestis. De quo alibi scriptum est: Qui seminant in lacrymis, in gaudio metent, et cætera usque ad finem Psalmi. Seminant autem et metent etiam reprobi, quia pro meritis in judicio recipient. Non tamen fructum, sed corruptionem metere dignoscuntur, quia bonis non fruentur æternis, (Fructus quippe a fruendo dicitur,) sed pro corruptione in qua vixerant, pœnas luent sempiternas.

IN CAP. IV. Unde bella et lites in vobis? Nonne hinc?] Id est a zelo et contentione, quæ supra vetuerat haberi. Unde et hic latius idem exponendo subjungit, dicens,

Et concupiscentiis vestris quæ militant in membris vestris, &c.] Concupiscentiæ autem militant in membris, cum ad ea quæ mens improba prave suggerit, manus, vel lingua, vel cæterorum membrorum consensus intemperanter obedit. De quo et in primis hujus epistolæ partibus ait: Unusquisque vero tentatur a concupiscentia sua, abstractus, et illectus, et cætera. Possunt autem concupiscentiæ et terrestrium bonorum in hoc loco dictæ intelligi, Regni videlicet appetitus, divitiarum, honorum, dignitatum. Propter hæc enim et hu-

jusmodi innumera, lites frequenter inter malos et bella committuntur.

Litigatis et belligeratis, et non habetis propter quod non postulatis.] Litigatis, inquit, et belligeratis pro temporali scilicet gloria, neque hanc obtinere valetis, propter hoc nimirum, quia Dominum postulare non curastis, ut ipse vobis salutaria quæque conferret. Si enim illum pia intentione postularetis, et terrena vobis necessaria ad usum temporalem, et ad fruendum perpetuo superna bona tribueret.

Petitis et non accipitis, eo quod male petatis, &c.] Prædixerat eos non postulare, et nunc dicit eos male petere, quia qui male petit, jam in conspectu interni testis nihil petere videtur. Male autem petit, qui jussa Domini contemnens, a Domino beneficia superna desiderat. Male petit et ille, qui amisso amore supernorum, infima tantum quærit bona percipere, et hæc non ad sustentationem humanæ fragilitatis sed ad redundantiam liberæ voluptatis. Hoc est enim quod ait, ut in concupiscentiis vestris insumatis.

Adulteri, nescitis quia amicitia hujus mundi inimica est Deo? Adulteros recte nuncupat, quos derelicto amore sapientiæ cœlestis, ad amplexum potius amicitiæ mundialis esse deflexos increpat, quos, Conditore contempto, mammonæ magis servire cernebat. Dixerat quidem supra de apertis Dei inimicis: Nonne divites opprimunt vos per potentiam, et ipsi trahunt vos ad judicia? Nonne ipsi blasphemant bonum nomen quod invocatum est super vos? Sed ne illos putares solos inimicos esse Dei, qui eum aperte blasphemant, qui fidem ejus persequuntur in sanctis et eos iniquo judicio condemnant, ostendit etiam eos esse Dei inimicos, qui sub fide et confessione nominis Christi, mundi illecebris et amori deserviunt, qui nomine tenus fideles, rebus terrenis cœlestia proponunt. Quod et sequenti versiculo instantius inculcat, subdens,

Quicunque ergo voluerit amicus esse seculi hujus, &c.] Ergo inimici sunt Dei omnes amatores mundi, omnes inquisitores nugarum, omnes qui pertinent ad eos de quibus dicitur, Quoniam ecce inimici tui, Domine, peribunt. Intrent ecclesias, non intrent ecclesias, inimici Dei sunt. Ad tempus possunt florere sicut fœnum, sed ubi ardor judicii apparuerit, peribunt, et decor vultus eorum decidet.

An putatis quia inaniter Scriptura dicat? Illa videlicet Scriptura, quæ a malorum societate fideles coercens, ita per Moysen loquitur: Non inibis fædus cum eis, nec cum diis eorum. Non habitent in terra tua, ne forte peccare te faciant in me, si servieris diis eorum, quod tibi certe erit in scandalum. Et rursum: Non facies opera eorum, sed destrues eos atque confringes statuas eorum.

Ad invidiam concupiscit Spiritus qui habitat in vobis? Interrogative per increpationem legendum est, quasi diceret, Numquid Spiritus gratiæ quo significati estis in die redemptionis hoc concupiscit, ut invideatis alterutrum? Non utique bonus Spiritus invidiæ vitium in vobis, sed malus operatur. Cui similis est modus locutionis in Psalmo, Frater non redimit, redimet homo? Ita enim intelligitur. Si nos Christus non redemit, qui nobis frater fieri dignatus est per humanitatem, numquid aliquis homo purus nos redimere sufficit? Quidam hanc sententiam ita edisserunt: Ad invidiam concupiscit Spiritus, qui habitat in vobis. Adversus invidiam concupiscit, hoc est invidiæ morbum debellari, atque a vestris mentibus extirpari desiderat. Alii de spiritu hominis dictum intelligunt, ut sit sensus: Nolite concupiscere, nolite mundi hujus amicitiis adhærere, quia spiritus mentis vestræ, dum terrena concupiscit, da invidiam utique concupiscit, dum ea quæ ipsi acquirere concupiscitis, alios invidetis habere.

Majorem autem dat gratiam.] Majorem gratiam Dominus dat quam amicitia mundi, quia hæc terrena bona ad tempus, et ea cum dolore amittenda tribuit, ille gaudium vitæ largitur æternum. Qualibus autem hanc gratiam largiatur, subsequenter exponit.

Propter quod dicit, Deus superbis resistit, &c.] Fures quidem, perjuros, luxuriosos, et alios peccatores, quasi contemptores præceptorum suorum punit Deus, sed specialiter superbis resistere dicitur, quia nimirum majori pæna plectuntur, qui confidunt in virtute sua, qui divinæ potentiæ subdi pænitendo negligunt, qui quasi sibi ipsis ad salvandum sufficiant, auxilium supernæ gratiæ quærere detrectant. At contra humilibus dat gratiam, quia qui in suorum plagis vitiorum veri se Medici manibus suppliciter subdunt, merito desideratæ sanitatis dona recipiunt. Notandum autem quod hanc sententiam de superbis et humilibus beatus Jacobus de parabolis Salomonis juxta antiquam translationem, quemadmodum et Petrus, in sua epistola posuit. Pro qua in nostra editione, quæ de Hebraica veritate descendit, ita dicitur: Illusores ipse deludet, et mansuetis dabit gratiam. Deludet autem Dominus illusores, juxta hoc quod Paulus loquitur de eis qui illum in nomine Patris sui venientem recipere recusantes, Antichristum in nomine suo venientem suscepturi sunt. Eo quod dilectionem, inquit, veritatis non receperunt ut salvi fierent, ideo mittet illis Deus operationem erroris, ut credant mendacio. Delusit illusores, cum dicentibus Judæis, Si Rex Israel est, descendat nunc de cruce et credimus ei; patienter sustinuit, donec mortuus ac sepultus, et eorum insultationes et ipsam mortem cita resurrectione superaret. Dabit autem mansuetis gratiam, quia eis qui se humiliter sequuntur, et perfectionem boni operis, et beatæ perennitatis dona largitur.

Appropinquate Deo, et appropinquabit vobis.] Appropinquate Domino per humilitatem ejus vestigia sectando, et appropinquabit vobis per misericordiam, vos de angustia liberando. Non enim regionibus longe est

quisque a Deo, sed affectibus. Namque uno commorantes terræ loco, is qui virtutibus studet, et is qui defluit sordibus vitiorum, unus longe est a Deo, alius proximum habet Deum. Unde et Psalmista dicit: Prope est Dominus omnibus invocantibus eum in veritate. Rursumque: Longe est a peccatoribus salus. Illa utique salus cui canimus: Dominus illuminatio mea et salus mea, quem timebo. Et ipse Dominus, cum nos sibi appropinquare suaderet, dicens: Venite ad me, omnes qui laboratis et oncrati estis, et ego reficiam vos; continuo quia non hoc pedibus, sed actibus esset implendum demonstravit cum subdidit, Tollite jugum meum super vos, et discite a me, quia mitis sum et humilis corde.

Emundate manus, peccatores, &c.] Hoc est veraciter Domino nos appropinquare, operis videlicet munditiam et cordis simplicitatem habere. Innocens, inquit, manibus et mundo corde, hic accipiet benedictionem a Domino, et misericordiam. Et hoc est veraciter Dominum appropinquare nobis, suæ nobis dona pietatis simpliciter quærentibus dare. Sanctus enim Spiritus disciplinæ effugiet fictum, et auferet se a cogitationibus quæ sunt sine intellectu.

Miseri estote, et lugete, et plorate, &c.] Nolite, inquit, amare locupletari, et gaudere in hoc seculo, sed memores scelerum quæ fecistis, hoc potius procurate, ut per breves vitæ hujus miserias paupertatemque ac lamentationem transitoriam ad gaudia cœlestis regni sempiterna pertingatis, ut non pro lætitia temporalium opum quas per iniquum laborem acquisistis, perpetuo mendicetis, lugeatis, tormenta solvatis.

Nolite detrahere alterutrum, fratres mei.] Et hoc vitium detractionis ad venenum linguæ mortiferum respicit, de quo ait, Litigatis et belligeratis.

Qui detrahit fratri, aut qui judicat fratrem suum, &c.] Detrahit legi qui detrahit fratri, quasi ipsa non recte fecerit, quæ detractionem vetuit, dicens per prophetam:

VOL. XII.

Detrahentem adversus proximum suum occulte, hunc persequebar. Et in Levitico: Non eris criminator et susurro in populis. Potest et ita intelligi: Qui detrahit fratri legis jussa facienti, detrahit legi, et judicat legem quæ talia jussa dedit. Verbi gratia, lex præcepit, dicens: Ne memor eris injuriæ civium tuorum. Qui ergo detrahit fratri, et qui judicat fratrem quem videt pro Dei amore libenter injurias suscipere, detrahit utique legi, et judicat legem quæ nos injurias oblivisci præcipit.

Tu autem, quis es, qui judicas proximum tuum? Temeritatem arguit ejus qui proximum delectatur judicare, nec suæ statum fragilitatis ac vitæ temporalis incertum perpendere curat. Et quia nonnunquam per immutationem dexteræ excelsi, hi qui judicabant proximum, ejus quem judicabant potestati subduntur, nonnunquam ipso superstite rapiuntur e mundo: arguit subsequenter et eorum temeritatem qui certitudinem vitæ suæ nullam habentes, de multorum temporum lucro animum in futurum distendunt. Nam sequitur,

Ecce nunc qui dicitis, Hodie aut crastino ibimus in illam civitatem, &c.] Multifariam in hujusmodi dispositione stultitiam inesse notat, quia videlicet et de lucri augmento consilium agunt, et se multo tempore victuros arbitrantur, et ubi annum faciant suæ esse potestatis autumant, et in his omnibus superni Judicis examen ad mentem revocare contemnunt.

Quæ enim est vita vestra? Vapor est, &c.] Non ait, quæ est vita nostra, sed quæ, inquit, vita vestra? Quia justi tunc verius vivere incipiunt, cum ad hujus vitæ finem pervenerint. Inimici autem Domini mox cum honorificati et exaltati fuerint, deficientes ut fumus deficient. Non autem putandum est, hanc eandem sententiam esse quam apud se impii in libro Sapientiæ dixisse perhibentur: Quia ex nihilo nati sumus, et post hæc erimus tanquam non fuerimus. Quoniam fumus afflatus est in naribus nostris, et sermo scintillæ ad

commovendum cor nostrum. Qua extincta cinis erit corpus, et spiritus diffundetur tanquam mollis aer. Hæc enim illis ratiocinabatur, qui nullam vitam, nisi istam esse credebant, dicentes cum Epicuro: Post mortem nihil est, et mors ipsa nihil est. Illud autem beatus Jacobus intulit, ut doceat, quia vita pravorum brevis est in præsenti, quam tamen in futuro mors sequetur æterna, juxta illud beati Job: Ducunt in bonis dies suos, et in puncto ad inferna descendunt.

Scienti ergo bonum facere et non facienti, &c.] Per totum hujus epistolæ textum beatus Jacobus ostendit, quod hi, quibus scripsit, scientiam boni faciendi habebant, simul et fidem rectam didicerant, ita ut et aliis se magistros fieri posse præsumerent, nec tamen operum perfectionem, neque mentis humilitatem, neque continentiam adhuc sermonis erant adepti. Unde illos modo inter alia increpationis et exhortationis verba non minimum terret in eo, quod scientem bona facere, et non facientem quæ novit, majus dicit habere peccatum, quam illum qui ignoranter delinquit. Tametsi nec ille prorsus a reatu liber esse possit qui nesciens erravit, cum ipsa boni ignorantia non parvum sit malum. Hinc etenim Dominus ait: Servus qui cognovit voluntatem Domini sui, et non fecit secundum voluntatem ejus, vapulabit multis; qui autem non cognovit, et fecit digna, plagis vapulabit paucis.

IN CAP. V. Agite nunc, divites, plorate, &c.] Nunc dum tempus est acceptabile, dum dies est salutis, futuras, inquit, pænarum misericordias flendo et eleemosynas faciendo vitate.

Aurum et argentum vestrum æruginavit, &c.] Non solum impios et immisericordes divites visibilis gehennæ ignis in tormentis excruciat, sed et ipsa divitiarum putrefactarum et inanium memoria, quibus facillime possent suas redimere nequitias, non minus et ante judicium animas eorum, et post resurrectionem etiam

carnes exuret, dum sibimetipsis graviter irasci incipiunt, quia sua scelera eleemosynis abluere noluerint. Denique diviti illi purpurato ærugo pecuniarum in testimonium nequitiæ, et in augmentum versa erat pænarum, quando per increpationem Abrahæ audivit, Fili, recordare, quia recepisti bona in vita tua, et Lazarus similiter mala. Possunt etiam nomine carnium ipsæ carnales deliciæ intelligi, quas ærugo pecuniarum sicut ignis manducat, dum animam luxuriosam et extrinsecus sæviens flamma cruciat, et non minus interius pungens suæ tenaciæ dolor accusat. Quod in hac quoque vita sæpius contingit, ut nonnulli divitias, quibus male utebantur, amittant, perditisque facultatibus jam sero incipiant quod eas sine fructu habuerint dolere, et tunc se gemant indigentibus sua non dedisse, cum ipsi ingruente indigentia cogantur mendicare.

Thesaurizastis vobis iram in novissimis diebus.] Quia neglecta pauperum nuditate vel esurie, thesauros pecuniæ vobis condere gaudebatis, jam vobis ipsis non prævidentes interni Judicis iram cumulastis. Quæ etsi necdum apparuit, in novissimis diebus jam certissima restat, id est, ubi temporalium dierum finis affuerit.

Ecce merces operariorum qui messuerunt, &c.] Quanta superborum iniquitas, qui cum divitias sufficientes habeant, non solum pauperes passim venientes suscipere, ac reficere spernunt, sed ipsis quoque mercenariis vel famulis suis debitam laboris sui mercedem reddere nolunt. Quod impietatis vitium beatus Job multum se cavere insinuat, cum ait: Si adversum me terra mea clamat, et cum ipsa sulci ejus deflent; si fructus ejus comedi absque pecunia, et animam agricolarum ejus afflixi; pro frumento oriatur mihi tribulus, et pro hordeo spina.

Et clamor ipsorum in aures Domini Sabaoth introivit.] Dominum Sabaoth, id est, Dominum exercituum appellat, ad terrorem eorum qui pauperes putant nullum habere tutorem. Huic autem loco congruit illud Psalmistæ: Tibi enim derelictus est pauper, pupillo tu

eris adjutor. Et quod in libro beati Job scriptum est: Neque enim frustra audiet Deus, et omnipotens singulorum causas intuebitur.

Epulati estis super terram.] Neglectis gaudiis cœlestibus ad quæ per afflictiones et jejunia venire poteratis, epulas tantum diligitis carnales, quas tanta in futuro fames sitisque sequetur, ut ne una quidem aquæ gutta tunc possit aliunde acquiri, per quam vobis ardens lingua parumper refrigeretur.

Et in luxuriis enutristis corda vestra.] Illi in luxuriis enutriunt corda sua, qui juxta illum Ecclesiastæ sermonem non prohibent cor, quin omni voluptate fruatur, et oblectent se in his quæ paraverint. Et hanc ducunt partem suam, si utantur ipsi laboribus suis, nullam de pauperum nutrimento vel oblectamento curam habentes.

In die occisionis adduxistis et occidistis justum, &c.] Justum appellat Dominum Salvatorem, de quo et beatus protomartyr Stephanus eisdem Judæis loquitur: Quem prophetarum non sunt persecuti patres vestri? Et occiderunt eos qui annuntiabant de adventu Justi. Cujus vos nunc proditores et homicidæ fuistis. Apparet ergo quod beatus Jacobus illos divites alloquitur ex eo loco quo ait: Agite nunc, divites, plorate ululantes, qui in necem Domini conjuraverant, et necdum fidem nominis ejus, qua salvarentur, acceperant. De quibus et supra loquitur credentibus: Nonne divites per potentiam opprimunt vos, et ipsi trahunt vos ad judicia? Nonne ipsi blasphemant bonum nomen, quod invocatum est super vos? Et quia duodecim tribubus quæ sunt in dispersione scribit, ita fideles monet opera fidei facere, ut eos etiam qui necdum crediderant, ad fidem Dominicam simul et fidei opera suadeat converti, revocans illis ad memoriam, quia Dei Filium occiderint, et insuper, quasi nihil mali perfecissent, luxuriæ sese et avaritiæ manciparent, nec tantum scelus pænitentia et eleemosynis emendare curarent. Quibus proprie convenit quod ait, avaritiam carnes eorum instar ignis manducaturam, et quia thesaurizaverunt sibi iram in novissimis diebus. Hoc enim in eis post occisionem ipsius Jacobi completum esse claruit, cum Hierosolymorum civitas, imo omnis Judææ provincia expugnaretur ac deleretur a Romanis, in ultionem videlicet Dominici sanguinis, et cæterorum quæ patrarant scelerum.

Patientes ergo estote, fratres, &c.] Postquam superbos et incredulos increpaverat, rursus convertitur ad eos qui talium improbitate fuerant oppressi, cohortans eos ad patientiam, et insinuans quia talium pressurarum finis proximus instet, aut ipsis videlicet raptis ad Dominum, fructumque suæ patientiæ recipientibus, aut persecutoribus eorum potestate persequendi privatis.

Ecce agricola expectat pretiosum fructum terræ, &c.] Si ille pro terræ fructu quem expectat, et temporalem sperat provenire, tam patienter laborat, quanto magis vos pro cœlestis fructu mercedis, quem perpetuo possidere valetis, omnia nunc adversa sustinere debetis? Accipietis etenim vos temporalem fructum, vitam videlicet animæ post mortem. Accipietis et serotinum, carnis incorruptionem in judicio. Vel certe temporaneum in operibus justitiæ, serotinum in retributione laborum, juxta illud Apostoli: Habetis fructum vestrum in sanctificationem, finem vero vitam æternam.

Nolite ingemiscere, fratres, in alterutrum, &c.] Quasi vos majora meritis adversa patiamini, et persecutores vestri cum maxima scelera fecerint, nihil ferre videantur adversi. Ut non judicemini; judicio videlicet damnationis, eo quod judicem justum quasi inique judicantem vituperetis.

Ecce judex ante januam assistit.] Qui et vobis præmia patientiæ, et adversariis vestris pænam quam merentur restituet. Ante januam autem assistit, quia vel

proximus est ad noscenda omnia quæ geritis, vel cito veniet ad retribuendum et vobis et persecutoribus vestris quæ singuli meruistis.

Exemplum accipite, fratres, exitus mali, &c. Videte, inquit, quia prophetæ qui tam sancti erant, tam immunes a delictis, ut Dei Spiritus per eos sua mysteria loqueretur hominibus, exitum malum habuerunt mortem patiendo ab infidelibus, ut Zacharias, Urias, et Machabæi martvres; et in Novo Testamento Joannes, Stephanus, Jacobus Zebedæi, et alii quam plurimi. Nec tamen hujusmodi exitu ingemiscere, sed eum potius longanimiter ferre volebant. Alii longos sustinuere labores, sed hos patienter et sine murmuratione tulere, ut Noe in ædificatione arcæ per centum annos, Moyses in ereptione et ducatu populi per annos quadraginta, David in exilio sine culpa perpesso, Joseph in servitio fratrum fraude suscepto. Ad utraque autem firmum et immutabile subjunxit exemplum, dicens:

Sufferentiam Job audistis, &c.] Laborem, inquit, et patientiam Job lectione cognovistis, et quia duplicia cuncta, quæ hostis fraude perdidit, Domino miserante, recepit. Exitum quoque Domini in cruce quem longanimiter suscepit, adstantes ipsi vidistis, sed et gloriam resurrectionis et ascensionis ejus ad cœlos evangelica prædicatione didicistis.

Quia misericors est Dominus et miserator.] Ut vel in præsenti suos a tentationibus liberet, et pro constantia fidei etiam coram hominibus viventes glorificet, vel post mortem in occulto coronet, et ne sic quidem ab hominibus memoriam quam meruere laudis auferat.

Ante omnia autem, fratres mei, nolite jurare, &c.] Quia letiferum linguæ virus ad integrum in suis auditoribus exhaurire desiderat, qui detrahere alterutrum vetuit, qui judicare proximum interdixit, qui in adversitatibus alterutrum ingemiscere prohibuit, quæ sunt aperta peccata, addit et hoc quod quibusdam leve videtur, ut juris quoque jurandi consuetudinem tollat. Nam

hoc quoque illis nequaquam parvipendendum patenter apparet, qui illam Domini sententiam sollicite considerant, qua dicit: Omne verbum otiosum quod locuti fuerint homines, reddent rationem de eo in die judicii.

Ut non sub judicio decidatis.] Ideo, inquit, vos a jurationis culpa compesco, ne frequenter vera jurando aliquando etiam in perjurium decidatis, sed eo longius a pejerandi vitio stetis, quo nec verum dejerare nisi proxima necessitate velitis. Sed et ille sub judicio reatus decidit, qui etsi nunquam pejerat, crebrius tamen quam opus est, verum dejerat. Quia nimirum ipsa superfluæ locutionis otiositate delinquit, offenditque Judicem, qui et inutile verbum et juramentum omne vetuit.

Tristatur aliquis vestrum? &c.] Qui supra in pressuris ad invicem fratres ingemiscere prohibuit, nunc quid e contrario gerendum sit ipse demonstrat. Si quid, inquit, alicui vestrum tristitiæ deprimentis, vel ab aliis hominibus illata forte injuria ingruerit, vel culpa accidente, vel domestico damno præoccupante, vel alia qualibet ratione vos contristari contigerit, nequaquam illa hora ad invicem murmuraturi, et de Dei judiciis querelas deposituri conveniatis, sed potius ad ecclesiam concurrentes flexis genibus Dominum orate, ut consolationis suæ gratiam mittat, ne vos tristitia seculi, quæ mortem operatur, absorbeat. Ipsi quoque crebra psalmodiæ dulcedine, nocivam mæstitiæ pestem vestro de corde repellite.

Infirmatur quis in vobis? &c.] Sicut dederat contristato, sic dat consilium et infirmanti, qualiter se a murmurationis stultitia tueatur, juxtaque modum vulneris, modum ponit et medelæ, tristato præcipiens ut ipse pro se oret et psallat, infirmanti autem vel corpore vel fide mandans, ut qui majorem sustinuit plagam, plurimorum se adjutorio, et hoc seniorum curare meminerit, neque ad juniores minusque doctos causam suæ imbecillitatis referat, ne forte quid per eos allocutionis aut consilii nocentis accipiat. Et orent super eum, ungentes eum, &c.] Hoc et apostolos fecisse, in evangelio legimus, et nunc ecclesiæ consuetudo tenet, ut infirmi oleo consecrato ungantur a presbyteris, et oratione comitante sanentur. Nec solum presbyteris, sed, ut Innocentius papa scribit, etiam omnibus Christianis uti licet eodem oleo in sua aut suorum necessitate ungendo: quod tamen oleum, non nisi ab episcopis licet confici. Nam quod ait, Oleo in nomine Domini, significat oleum consecratum in nomine Domini. Vel certe quia etiam cum ungunt infirmum, nomen Domini super eum invocare debent.

Et si in peccatis sit, dimittentur ei.] Multi propter peccata in anima facta, infirmitate aut etiam morte plectuntur corporis. Unde apostolus Corinthiis, qui corpus Domini percipere indigne soliti erant, ait: Ideo inter vos multi et infirmi et imbecilles sunt, et dormiunt multi. Si ergo infirmi in peccatis sint, et hæc presbyteris ecclesiæ confessi fuerint, ac perfecto corde ea relinquere atque emendare satagerint, dimittentur eis. Neque enim sine confessione emendationis, peccata queunt dimitti. Unde recte subjungitur,

Confitemini ergo alterutrum peccata vestra, &c.] In hac autem sententia, illa debet esse discretio, ut quotidiana leviaque peccata alterutrum coæqualibus confiteamur, eorumque quotidiana credamus oratione salvari. Porro gravioris lepræ immunditiam juxta legem sacerdotii pandamus, atque ad ejus arbitrium qualiter et quanto tempore jusserit, purificare curemus.

Multum enim valet deprecatio justi assidua, &c.] Decenti adstruit exemplo quantum deprecatio justi valet assidua, cum Elias una tantum oratione orando tam longo tempore cœlos continuerit, terris imbres averterit, fructus mortalibus negaverit, et rursus ubi voluit, ubi tempus esse perspexit, ubi longa incdiæ tabe cor regis superbi et gentis idololatræ ad pænitentiam vidit inflexum, una solummodo oratione oraverit, et fructus

atque aquas quas negaverat, terris restituerit. Sic enim sequitur,

Et rursum oravit, et cælum dedit pluviam, &c.] Semel ergo et prius et postmodum oravit, et hoc unus Elias talia ac tanta impetravit, quantum igitur valet frequens plurimorum oratio justorum? Sed ne trepidaret nostra fragilitas, reputans se tanto prophetæ qui curru igneo rapi meruit ad cœlos, similia facere non posse, consulte beatus Jacobus de ejus oratione locuturus ita inchoavit: Elias homo erat similis nobis, passibilis. Homo namque erat tametsi nulli hominum virtute secundus, similis nobis origine carnis, passibilis ut nos et mentis fragilitate et carnis. Nam quia carne fragilis esset, apud Sareptanam viduam victum quærendo monstravit. Quia mente quoque passibilis fuerit, ostendit cum post redditas terris aquas extinctosque prophetas, et sacerdotes idolorum, unius mulierculæ minis exterritus per deserta fugit. Quanti autem sit meriti apud Dominum pro infirmantibus orare, eosque sua peccata confitentes ad amissam revocare sospitatem, subdendo manifestatur:

Fratres mei, si quis ex vobis erraverit a veritate, &c.] Quia enim in superioribus hujus epistolæ partibus lingua nostra a maligna vel otiosa locutione restringitur, opportune in fine, quid maxime loqui debeamus ostenditur. Jubemur itaque orare, et psallere Domino, quoties aliquibus pulsamus adversis. Item confiteri alterutrum peccata nostra, et orare pro invicem, ut salvemur, pro sanitate proximorum, non solum temporali sed potius æterna, quantam possumus impendere curam. Si enim magnæ mercedis est a morte eripere carnem quandoque morituram, quanti est meriti a morte animam liberare in cœlesti patria sine fine victuram? Notandum sane quod quidam codices habent, Salvabit animam suam a morte. Et ex ambiguo Græco, ita etiam recte interpretari po-Et revera qui errantem corrigit, sibimetipsi per hoc vitæ cœlestis gaudia ampliora conquirit. Salvabit, inquit, animam suam a morte, et cooperiet multitudinem peccatorum. Qui peccatorem ab errore convertit, et ejus peccata per hanc conversionem ab aspectu interni Judicis superpositione vitæ melioris abscondit; et sua quoque in quibuscunque offendit errata, ab intuitu ejus qui omnia videt, proximum curando contegit, juxta illud Psalmistæ, Beati quorum remissæ sunt iniquitates, et quorum tecta sunt peccata. Nec obliviscitur hæc hortans beatus Jacobus, quod superius ait: Nolite plures magistri fieri, fratres mei. Ibi namque imperfectos in propria actione a magisterii officio quod per jactantiam quærebant, summovet. Hic vero instructos ex omni parte, quid erga salutem proximorum pro amore fraternitatis agere debeant edocet. Quod enim hic doctor facere perhibetur, hoc alio loco caritas facere memoratur, dicente beato Petro apostolo, Quia caritas operit multitudinem peccatorum. Nec prætereundum, quod hæc errantis conversio non solum loquendo, sed plerumque etiam bene agendo perficitur. Nam si quis, etiam lingua tacente, proximis exempla bonæ actionis ostendit, eosque ad imitanda quæ neglexerant eleemosynæ vel hospitalitatis, vel aliarum opera virtutum convertit, officium profecto doctoris exequitur, ac pro ejus quem correxit salvatione fratris, certam a pio Judice mercedem consequetur.

## IN I. EPISTOLAM PETRI.

IN CAP. I. Petrus, apostolus Jesu Christi, &c.] Advenæ Latine, Græce dicuntur proselyti. Quo nomine appellabant Judæi eos qui de gentibus nati, in Deum crederc, et circumcisione accepta, Judaico more, juxta Dei legem vitam ducere maluerunt. De quorum numero fuere quidam eorum, qui in die sancto Pentecostes, quo apostoli Spiritum Sanctum in ignis visione perceperunt, ad prædicationem eorum Christo crediderunt, dicente Scriptura. quod Judæi quoque et proselyti

adessent. Electos ergo advenas dicit, qui de gentilitate ad agnitionem ac susceptionem divinæ legis, ac perceptis sacramentis legalibus, ad acceptionem gratiæ fidei pervenire meruerunt. Unde sanctus presbyter Hieronymus de his loquens ait: Quia Petrus post episcopatum Antiochensis ecclesiæ, et prædicationem dispersionis eorum qui de circumcisione crediderunt in Ponto, Galatia, Cappadocia, Asia, et Bithynia, secundo Claudii anno, ad expugnandum Simonem magum Romam per-Sed et nos si veraciter cum propheta, Deo dicere possumus, Quoniam incolæ nos sumus apud te in terra, et peregrini sicut omnes patres nostri: ad nos quoque epistolas beati Petri scriptas credere, et ut nobis missas legere debemus. Denique in ipsis epistolis, quasi alibi patriam habentes, nos admonet, dicens: Carissimi, obsecro vos tanquam advenas et peregrinos abstinere a carnalibus desideriis. Quod vero adjungitur, dispersionis, significat quia dispersi sint ab Hierosolymis in persecutione quæ facta fuerat sub Stephano, vel certe aliis multifariis persecutionibus sint pro fide vel a Judæis vel a gentibus afflicti, a propriis sæpe sedibus pulsi, ut in Actibus Apostolorum legimus. Sed et Paulus ad Galatas: Tanta, inquit, passi estis sine causa, si tamen sine causa.

Dispersionis Ponti, Galatiæ, &c.] Omnes hæ provinciæ sunt Græcorum in Asia. Sed et alia Bithynia est in Europa, de qua illi qui in Asia sunt Bithyni originem ducere perhibentur. Illa autem quæ in Asia est Bithynia, vocatur et major Phrygia, quæ Hiera flumine est a Galatia disterminata.

Secundum præscientiam Dei Patris, &c.] Adhærent hi versiculi ad hoc quod prædixerat, Electis advenis. Electi namque erant secundum præscientiam Dei Patris. Unde et apostolus ait: Quos præscivit et prædestinavit conformes fieri imaginis Filii sui. Et alibi: Sicut elegit nos in ipso ante mundi constitutionem. Electi autem erant ad hoc, ut per donationem Spi-

ritus Sancti sanctificarentur, emundati ab omnibus peccatis, ut obedire inciperent Domino Jesu Christo, qui per inobedientiam protoplasti perierant, ut aspersi sanguine ejus potestatem Satanæ vitarent, sicut Israel per agni sanguinem Ægyptorum dominatum declinavit. Aspersionem autem dicit more scripturæ veteris, ubi quæ sanctificanda erant, sanguine hostiarum solebant aspergi. Cæterum ipse Dominus dicit manifeste de eo: Nisi manducaveritis carnem Filii hominis, et biberitis ejus sanguinem, non habebitis vitam in vobis.

Gratia et pax multiplicetur.] Ut quod bene cœpistis,

perfecte compleatis. Bene primo gratiam, postea nominat pacem, quia sine gratia Christi ad pacem reconciliationis pervenire non possumus, imo nihil pacificum, nisi per gratiam ejus habere valemus.

Benedictus Deus, et Pater Domini nostri Jesu Christi.] Ita Deo Patri laudes benedictionis refert, ut Dominum Salvatorem nostrum, et Deum demonstret esse et hominem. Cum enim dicit, Deus et Pater Domini nostri Jesu Christi, Deum quidem Domini Jesu Christi appellat, quia ipsum Dominum Christum, hominem factum fuisse meminit: Patrem autem Domini nostri nominat, quia eundem Dominum nostrum, Dei Filium semper extitisse non dubitat.

Qui secundum magnam misericordiam suam regeneravit nos, &c.] Jure benedicitur a nobis Deus, qui, cum nostris meritis generati fuissemus ad mortem, sua nos misericordia regeneravit ad vitam. Et hoc per resurrectionem Filii sui, cum in tantum nostram dilexerit vitam, ut illum pro hac mori disponeret, atque eadem morte per resurrectionem destructa, spem nobis exemplumque resurgendi monstraret. Mortuus namque est, ne nos mori timeremus. Resurrexit ex mortuis, ut et nos per eum resurrecturos esse speraremus.

In hæreditatem incorruptibilem, &c.] Incorruptibilem, inquit, propter vitam cœlestem, quæ nec senio, nec morbo, nec morte, nec aliqua mæstitia tangitur. In-

contaminatam, quia nullus in eam potest immundus intrare. Immarcessibilem, quia nec ipsis beatorum hominum mentibus ex longo usu cœlestis illa conversatio valet aliquando vilescere, quomodo præsentis seculi luxus et deliciæ solent nonnunquam diutina consuetudine et usu in fastidium verti.

Conservatam in cælis in vobis.] Conservatam in vobis dicit, pro eo ut diceret, conservatam vobis, id est ad hoc conservatam nunc, ut vobis tempore præstituto reddatur in cælis. Vel certe conservatam in cælis in vobis, quia qui dedit credentibus potestatem filios Dei fieri, ipse dedit ejusdem potestatem hæreditatem in cælis accipere, perseverando usque in finem ut salvi sint. Et ideo conservatam dicit in illis hæreditatem, quorum meritis juvante Domino perveniendum novit ad illam, quia qui non servaverint disciplinam Patris, hæreditatem ab eo non merentur accipere.

Qui in virtute Dei custodimini per fidem, &c.] Et Dominus ait in evangelio, In domo Patris mei mansiones multæ sunt. Et iterum, Non est meum dare vobis, sed quibus paratum est a Patre meo. Paratæ ergo sunt sedes in regno Dei, paratæ mansiones in domo Patris, parata salus in cœlis, tantum faciat se dignum qui accipere desiderat. Sed quia nemo suo tantum conamine dignus fieri, suisque viribus ad æternam potest venire salutem, recte præmittitur, Qui in virtute Dei custodimini per fidem. Neque enim quisquam suæ libertatis potentia custodiri valet in bonis, sed illius per omnia quærendum est auxilium, ut perficiamur, a quo initium bonæ actionis accepimus.

In quo exultabitis, &c.] Quod dicit, In quo: significat in eo quod tempore novissimo salus parata revelabitur, ac dignis dabitur. De quo et Dominus ait: Iterum autem videbo vos, et gaudebit cor vestrum, et gaudium vestrum nemo tollet a vobis.

Modicum nunc, si oportet, contristari.] Oportet, inquit, contristari, quia non nisi per tristitiam seculi

labentis et afflictiones potest ad gaudia æterna perveniri. Modicum autem dicit, quia ubi merces æterna retribuetur, breve videbitur ac leve totum fuisse, quod in seculi tribulationibus grave videbatur et acerbum.

Ut probatio fidei vestræ multo pretiosior sit auro, &c.] Et Sapientiæ liber passiones sanctorum auro quod per ignem examinatur comparat, dicens de Domino, Tanquam aurum in fornace probavit illos, et quasi holocausti hostiam accepit illos. Quia nimirum quos in camino tribulationis fideles probaverit, hos in gaudio retributionis quasi placabilem sibi hostiam assumet. Et bene patientia sanctorum auro assimilatur, quia sicut in metallis pretiosius auro aliquid non est, ita hæc apud Deum omni est laude dignissima. Hinc etenim scriptum est: Pretiosa in conspectu Domini mors sanctorum ejus. Sicut enim aurum in fornace clausum ignibus examinatur, prolatum vero foras cujus sit fulgoris apparebit, ita fidelium constantia inter infidelium quidem pressuras contemptibilis videtur ac stulta: sed ubi tempus retributionis finito certamine tribulationum affuerit, tunc quantæ fuerit gloriæ quantum flammis passionum profecerit, eorum virtus ostenditur. Unde apte subjungitur,

Invenitur in laudem et gloriam, &c.] Invenitur autem in laudem probatio fidei, cum laudans eam Judex dicet, Esurivi, et dedistis mihi manducare, &c. Invenitur in gloriam, cum præmittit eandem glorificans, Venite, benedicti Patris mei, possidete paratum vobis regnum a constitutione mundi. Invenitur in honorem, cum, cadentibus impiis in supplicium æternum, justi ibunt in vitam æternam. De quo ipse ait: Si quis mihi ministraverit, honorificabit eum Pater meus.

Quem cum non videritis, diligitis, &c.] Et Paulus ait, Quod oculus non vidit, nec auris audivit, nec in cor hominis ascendit, quæ præparavit Deus diligentibus se.

De qua salute exquisierunt atque scrutati sunt prophetæ, &c.] Exquisierunt et scrutati sunt in occulto a Domino, vel ab angelis, de futura evangelii gratia, quando vel quo ordine salus æterna mundo adveniret, quod in eorum libris invenitur. Unde et unus ex eis pro magno scientiæ salutaris amore, vir desideriorum appellari ab angelo meruit. Prophetabant autem loquendo palam hominibus, et exponendo quæ in occulto internæ contemplationis ipsi cognoverant.

Scrutantes in quod vel in quale tempus significaret in eis Spiritus Christi, &c.] Has glorias significavit evangelista, cum ait: Spiritus enim nondum erat datus, quia Jesus nondum fuerat glorificatus. Duæ autem sunt Domini glorificationes, secundum suscepti hominis formam: una, qua resurrexit a mortuis; et alia, qua ascendit in cœlum ante oculos discipulorum suorum. Restat tertia, et ipsa in conspectu hominum, cum venerit in majestate sua et Patris et sanctorum angelorum ut reddat unicuique secundum opera sua.

Quibus revelatum est quia non sibimetipsis, &c.] Inter multa arcana quæ revelata sunt prophetis, cum diligenter de futura salute scrutarentur et exquirerent, etiam hoc illis revelatum est, quia non in diebus eorum eadem salus, sed in vestris potius, qui in fine seculorum nascimini, esset adventura temporibus. Hæc ideo dicit, ut admoneat eos curam gerere salutis oblatæ, quam tantisper amabant prophetæ et justi priores, desiderantes illo tempore vivere in mundo, quo ablatis e mundo statim liceret cœlestia regna conscendere.

Per eos qui evangelizaverunt in vos, &c.] Supra dixerat prophetas Spiritu Christi prænuntiasse passiones ejus et posteriores glorias, et nunc eadem dicit apostolos eis nuntiare Spiritu Sancto misso de cœlo. Unde patet quia idem Spiritus Christi erat in prophetis prius, qui postmodum in apostolis. Ideoque eandem fidem passionis Christi et posteriores glorias, utrique populis prædicabant, illic adhuc venturam, isti jam venisse. Ac per hoc unam esse ecclesiam, cujus pars esse carnalem Domini adventum præcesserit, pars sit altera secuta.

In quem desiderant angeli prospicere. Constat profecto quia tanta ejus qui passus est pro nobis hominis Jesu Christi posterior gloria successit, ut etiam angelicæ in cœlo virtutes, cum sint æterna felicitate perfectæ, non solum immortalem Deitatis magnificentiam, sed et assumptæ humanitatis ejus claritatem semper aspicere gaudebant. Verum diligentius intuendum, quomodo dicat quod in eum desiderent angeli prospicere, cum desiderium dici non soleat ejus rei quam habemus, sed quam volumus habere: nam nemo desiderat quod habet. Quomodo ergo in Christum prospicere desiderant, cujus faciem cernere nunquam cessant, nisi contemplatio divinæ præsentiæ ita supernæ patriæ cives beatificat, ut ineffabili nobis ordine et semper ejus visa gloria satientur, et semper ejus dulcedinem quasi novam insatiabiliter esuriant? Nam sicut beatus Papa Gregorius delicias cordis et corporis mirifice distinguens ait, corporales deliciæ cum non habentur, grave in se desiderium accendunt, cum vero habitæ eduntur, comedentem, protinus in fastidium per satietatem vertunt. At contra spirituales deliciæ cum non habentur, in fastidio sunt: cum vero habentur, in desiderio sunt: tantoque a comedente amplius esuriuntur, quanto et ab esuriente amplius comeduntur. In illis appetitus saturitatem, saturitas fastidium generat; in istis autem appetitus saturitatem, saturitas appetitum parit. gent enim spirituales deliciæ desiderium in mente dum satiant, quia quanto magis earum sapor percipitur, eo amplius cognoscitur quod amplius ametur. Potest autem quod ait, In quem desiderant angeli prospicere, etiam de Spiritu Sancto recte intelligi, de quo promiserat, Qui evangelizaverunt in vos Spiritu Sancto misso de cœlo. Namque hoc beatus Petrus ad gratiam referre divinæ pietatis voluit, quod eum qui tantæ majestatis est et gloriæ, ut semper ejus visio sicut et ipsius Patris et Filii (quia nimirum una eademque est) desideretur ab angelis in cœlis, causa salutis humanæ ad ter-VOL. XII.

ras Spiritum miserit, atque illustrandis fidelium mentibus infuderit.

Propter quod succincti lumbos mentis vestræ, &c.] Quia vobis, inquit, hoc promissum est, ut revelationem Jesu Christi videatis post hanc vitam, quam nunc angeli vident, quanto major est gratia vobis promissa, tanto amplius digni esse curate ut eam percipere valeatis. Succingit lumbos mentis, qui hanc et a cogitatione restringit. Et recte dicit, Sperate in eam quæ offertur vobis gratiam in revelatione Jesu Christi, quia qui succinctis lumbis mentis, id est mente et corpore castus Domini adventum expectat, merito quando revelatur, sperat. Nam qui Domino se placere non novit, merito spe bonorum, carnes ne citius adveniat, metuit.

Quasi filii obedientiæ, &c.] Recte filios obedientiæ vult illos existere, quos in præfatione in obedientiam et aspersionem sanguinis Jesu Christi dixerat electos.

Sed secundum eum qui vocavit vos sanctum, &c.] Huic simile est illud in evangelio: Estote igitur vos perfecti, sicut et Pater vester cœlestis perfectus est.

Et si Patrem invocatis eum.] Dicendo in oratione, Pater noster qui es in cœlis.

Qui sine acceptione personarum judicat, &c.] Non ut pater carnalis qui filiis peccantibus indulgentius parcere quam famulis consuevit. Pater autem Deus tantæ justitiæ et pietatis est, ut et servos humiles atque obedientes, imo et hostes sibi manum dantes mutet in adoptionem filiorum, et rursum eos qui filiorum nomine videntur honorabiliores, pro culpa inobedientiæ prorsus hæreditatis perpetuæ reddat exsortes.

In timore incolatus vestri tempore conversamini.] Ne videlicet per desidiam et negligentiam tanto Patre existatis indigni, et dum tempore præsentis incolatus securi sitis, ad promissam patriæ beatitudinem pervenire non possitis.

Scientes quod non corruptibilibus, auro vel argento, &c.] Quanto majus est pretium quo redempti estis a corruptione vitæ carnalis, tanto amplius timere debetis, ne forte ad corruptelam vitiorum revertendo animum vestri Redemptoris offendatis.

Renati non ex semine corruptibili, &c.] Tale est in evangelio Joannis: His qui credunt in nomine ejus, qui non ex sanguinibus, neque ex voluntate carnis, neque ex voluntate viri, sed ex Deo nati sunt. Sicut ergo incorruptibile est pretium Dominicæ passionis quo redempti sumus, ita etiam incorruptibile est sacramentum fontis sacri quo renascimur. Quæ ita sibi invicem connectuntur, ut unum nobis sine altero salutem conferre nequeat. Quia nimirum Dominus ita nos tempore incarnationis suæ suo sacro sanguine simul omnes redemit, ut nos quoque nostro tempore viritim per regenerationem baptismi, ad consortium ejusdem regenerationis pervenire debeamus. De qua regeneratione bene dicitur, quia non ex semine corruptibili, sed per verbum Dei vivi et permanentis in æternum agatur: ut hinc colligatur, quia sicut ex semine corruptibili caro quæ corrumpitur nascitur, sic per aquam verbo Dei consecratam, vita nobis quæ fidem nesciat tribuitur. Quod et apte prophetico adstruit testimonio, subjiciens,

Quia omnis caro ut fænum, &c.] Sicut ergo corruptibilis corruptibilem caro generat carnem, ita verbum Domini quod manet in æternum, æternam his quos ex aqua recreat in carne simul et anima vitam dat. Hujus testimonii sanctus Cyprianus in libro de Habitu Virginum ita meminit: Clamat, inquit, Esaiæ Deus, Omnis caro fænum, et omnis claritas ejus ut flos fæni. Aruit fænum, et flos decidit, sermo autem Domini manet in æternum. Neminem Christianum decet, et maxime virginem non decet, claritatem ullam computare carnis et honorem, sed solum appetere sermonem Dei, bona in æternum mansura complecti. Aut si in carne sit gloriandum, tunc plane quando in nominis confessione cruciatur, quando fortior fæmina viris torquentibus invenitur: quando ignes, aut cruces, aut ferrum, aut bestias patitur,

ut coronetur. Illa sunt carnis pretiosa monilia, illa corporis ornamenta meliora. Non autem turbet lectorem quod in hac prophetæ sententia, ille claritatem, nostra translatio gloriam posuit, namque ex uno Græco, quod est  $\delta \delta \xi a$ , utrumque solet Latine transferri.

IN CAP. II. Deponentes igitur omnem malitiam et omnem dolum, &c.] Quia renati estis, inquit, nuper, et filii Dei per baptismum facti, tales modo estote per studium bonæ conversationis, quales recenter editi infantes per naturam innoxiæ ætatis, ignari videlicet malitiæ et doli, simulare, invidere, detrahere, aliisque hujusmodi vitiis mancipari omnimodis ignorantes. Qui sicut lac maternum naturaliter desiderant, ut ad salutem crescere, atque ad panem comedendum pervenire valeant, ita et vos simplicia fidei rudimenta, primo de ecclesiæ matris uberibus quærite, hoc est de utriusque Testamenti doctoribus, qui divina eloquia vel scripsere vel etiam viva vobis voce prædicant, ut bene discendo perveniatis ad refectionem panis vivi qui de cœlo descendit, hoc est per sacramenta Dominicæ incarnationis, quibus renati estis et quibus nutriti, perveniatis ad contemplationem divinæ majestatis.

Rationabile et sine dolo lac concupiscite, &c.] Præcepto concupiscendi lac verbi tangit eos qui ad audiendas lectiones sacras inviti et fastidiosi adveniunt, ignari illius sitis et esuriei de qua Dominus ait: Beati qui esuriunt et sitiunt justitiam. Ideoque tardius ad perfectum salutis crementum pervenientes, quo possint solido verbi cibo refici, id est arcana cognoscere divina, vel majora facere bona.

Si tamen gustatis, quoniam dulcis est Dominus.] Hoc (inquit) pacto dimissa atque emendata cordis vestri malitia et spurcitia, vitalem Christi alimoniam concupiscite, si divinæ dulcedinis quanta sit multitudo sapitis. Nam qui nihil de superna suavitate animo gustat, non est mirum si hunc terrestribus illecebris sordidare non evi-

tat. Bene autem Psalmista gustare admonet quam dulcis sit Dominus, quia sunt nonnulli qui de Deo sentiunt, non quod dulce interius sapiat, sed quod excussum exterius sonet. Qui etsi secreta quædam intelligendo percipiunt, eorum dulcedinem experiri non possunt. Et si noverunt quomodo sunt, ignorant ut dixi quomodo sapiunt. Et quoniam in ipso Psalmo de quo hunc versiculum assumpsit, præmissum est, Accedite ad eum et illuminamini, recte beatus Petrus subdidit, dicens,

Ad quem accedentes lapidem vivum, &c.] Et hoc de lapide testimonium sumit ex Psalmo, ubi scriptum est, Lapidem quem reprobaverunt ædificantes, hic factus est in caput anguli. Quod ne quis Judaico sensu putaret de materiali lapide a propheta cantatum, qui in ædificatione terrenæ cujuslibet domus contra hominum dispositionem divino judicio imponeretur, consulte addidit vivum, Ad quem accedentes, inquiens, lapidem vivum, ut de Christo dictum significet. Qui recte lapis appellatus est, qui in carne veniens, ad ædificationem sanctæ ecclesiæ, quo hanc confirmaret, sese inserere dignatus Vivus autem qui dicere potuit, Ego sum via, veritas, et vita. Qui ab hominibus reprobatus est, cum dicerent, Non habemus regem nisi Cæsarem. autem electus, cum ait ipse, Ego autem constitutus sum rex ab eo, et cætera. Et honorificatus, quando post mortem crucis Deus illum exaltavit, et donavit illi nomen quod est super omne nomen, et cætera.

Et ipsi tanquam lapides vivi, &c.] Superædificari illos dicit, quia sine Domino nostro Jesu Christo, lapide scilicet vivo, nulla spiritualis ædificatio stare potest. Fundamentum enim aliud nemo potest ponere præter ipsum, cujus participatione fideles lapides vivi efficiuntur, qui per infidelitatem lapides mortui fuerant, duri scilicet et insensibiles, quibus merito dicitur, Auferam a vobis cor lapideum, et dabo vobis cor carneum. Sed tanquam lapides vivi ad spirituale ædificium aptantur,

qui per discretionem eruditi doctoris amputatis actibus et cogitationibus superfluis, velut ictu quadrantur securis. Et sicut ordines lapidum in pariete portantur alii ab aliis, ita portantur fideles quique a præcedentibus in ecclesia justis, portant et ipsi sequentes justos per doctrinam et tolerantiam usque ad ultimum justum. Qui cum a prioribus portetur, quem portare debeat ipse sequentem non habebit. Qui autem omne ædificium portat, et ipse a nemine portatur, Dominus est Christus, unde et lapis pretiosus a propheta vocatur in fundamento fundatus. Item vivos lapides appellat electos, ut conatum insinuet bonæ intentionis sive actionis eorum, quo præveniente se ac comitante Dei gratia semper exerceri debeant. Mortui namque, id est, materiales lapides, cum præparantur aut ponuntur in ædificio, nil ipsi laborem operantis juvare, nil etiam per se nisi cadere possunt, sed quocunque et ubicunque a structore positi fuerint, ita ibidem insensibiliter perdurant, aut elapsi decidunt. Non autem nos beatus Petrus talium lapidum duritiam atque insensibilitatem vult imitari, sed tanquam lapides vivos fundamento Christi superædificari, ut videlicet juvante nos gratia, sobrie et juste et pie vivendo cooperemur, juxta exemplum ejus qui dicebat, Et gratia ejus in me vacua non fuit, sed plus omnibus illis laboravi. Vivus namque lapis in ædificatione sanctæ ecclesiæ extitit, qui ne gratiam Dei frustra videretur accepisse, sedulus laborare contendit. Et ne aliquid ejusdem pii laboris sibimet tribuisse videretur, vigilanter adjunxit: Non autem ego, sed gratia Dei mecum. Tanquam ergo lapis vivus ædificatur a Christo in domo ejus, quicunque, donante ac juvante ipso, bonis indefessus insistere curat operibus. At qui per gratiam regenerationis sanctæ ecclesiæ incorporatus nihil amplius pro sua salute operari studuerit, hic quasi lapis mortuus cœlesti prorsus est ædificatione indignus, ideoque abjiciendus divino examine, atque alius qui dignus est loco

ejus substituendus, juxta præceptum Levitici, in quo leprosi domorum lapides a sacerdote inspici, et si purificari nequiverint, jam inter immundos computari, ac de ordine mundorum lapidum præcipiuntur erui. perædificamini, inquit, domos spirituales. domos spirituales dicit fieri debere, cum sit una domus Christi ex electis omnibus angelis et hominibus condita, quomodo cum sit una ecclesia Catholica toto orbe diffusa, sæpe pluraliter appellantur ecclesiæ propter multifaria scilicet fidelium conventicula, variis tribubus, linguis, et populis discreta. Unde dicit ipse, Ego Jesus misi angelum meum testificari vobis in ecclesiis. Nec prætereundum quod quidam codices habent in numero singulari, Superædificamini, domus spiritualis: alii, Sursum ædificamini in domum spiritualem. quo nimirum unitas ipsa totius sanctæ ecclesiæ apertius commendatur. Cum autem dixisset, Superædificamini domos spirituales, sive domus spiritualis, addidit,

Sacerdotium sanctum.] Quo manifestissime nos hortatur, ut sacerdotium sanctum ipsi existentes superædificemur super fundamentum Christi. Omnem ergo ecclesiam sacerdotium sanctum appellat, quod sola domus Aaron in lege nomen et officium habuit. Quia nimirum omnes Summi Sacerdotis membra sumus, cuncti oleo lætitiæ signamur, universis autem congruit quod subdidit,

Offerre spirituales hostias, acceptabiles Deo per Jesum Christum.] Spirituales autem hostias opera nostra, eleemosynas, et preces dicit, ad distinctionem carnalium in lege victimarum. Quod autem in conclusione dicit, per Jesum Christum, ad cuncta quæ præmiserat pertinet, quia per ipsius gratiam et superædificamur in illo per architectos sapientes, hoc est ministros Novi Testamenti, et domus spirituales efficimur per Spiritum ejus, contra pluvias, ventos, fulmina tentationum muniti. Et sacerdotio sancto participare, et boni aliquid acceptabile Deo gerere, non nisi per ipsum valemus. Sicut enim

palmites non possunt ferre fructum a semetipsis, nisi permanserint in vite; sic nec vos (inquit) nisi in me manseritis.

Propter quod continet Scriptura, Ecce pono in Sion lapidem, &c.] Hoc testimonium de Esaia ponit, ad confirmandum hoc quod præmiserat: Ad quem accedentes lapidem vivum, adstruens et affirmans Dominum Salvatorem propter firmitatem suam lapidem a prophetis vocari. Et quod addidit,

Et omnis qui credit in illum non confundetur.] Propter hoc ponit quod dixerat, Et vos tanquam lapides vivi superædificamini. Pulchre autem convenit huic prophetiæ et apostoli sermo, quo dicitur accedentes ad lapidem vivum vel credentes in eo, non confundemini: illiusque Psalmi versiculo, in quo cum dictum esset, Accedite ad eum et illuminamini, continuo subjunctum est, Et vultus vestri non erubescent. Cui simile est quod Joannes ait, Et nunc, filioli, manete in eo, ut cum apparuerit, habeamus fiduciam, et non confundamur ab eo in adventu ejus.

Vobis igitur honor credentibus.] Ille nimirum honor, ut non confundamini ab eo in adventu ejus: sed sicut ipse ait, Si quis mihi ministraverit, honorificabit eum Pater meus.

Non credentibus autem, lapis quem reprobaverunt ædificantes.] Ut sicut illum reprobaverunt cum ædificarent actus suos, nolentes eum ponere in fundamento cordis sui, ita et ipsi reprobentur ab eo in adventu ejus, nolente illo tunc eos qui se reprobaverunt in ædificationem accipere domus suæ quæ est in cælis. Et hæc distinctio honoris credentium, non credentium autem reprobatio hucusque pertingit. Hinc item de credentibus infert,

Hic factus est in caput anguli.] Quia videlicet sicut lapis angularis duos parietes conjungit, ita Dominus Judæorum plebem et gentium in una sibi fidei societate copulavit. Ac mox de infidelibus addit,

Et lapis offensionis, et petra scandali.] Hinc et Paulus: Nos, inquit, prædicamus Christum crucifixum, Judæis quidem scandalum, gentibus autem stultitiam.

His qui offendunt verbo, &c.] Offendunt verbo eo ipso quod verbum Dei audire eos contigit. Offendunt animo, dum nolunt credere quod audiunt. Quorum stultitiam exaggerando subjecit, Nec credunt in quod et positi sunt. Quia in hoc positi, id est, in hoc per naturam facti sunt homines, ut credant Deo, et ejus voluntati obtemperent. Salomone attestante cum ait, Deum time, et mandata ejus serva: hoc est, omnis homo. Id est, in hoc naturaliter factus est omnis homo, ut Deum timeat, ejusque mandatis obsecundet. Quidam codices habent, In quo et positi sunt: quod intelligitur juxta hoc quod Paulus de Deo loquens ait: In ipso enim vivimus, et movemur, et sumus.

Vos autem genus electum, regale sacerdotium, &c.] Hoc laudis testimonium quondam antiquo Dei populo per Moysen datum est, quod nunc recte gentibus dat Apostolus Petrus: quia videlicet in Christum crediderunt, qui velut lapis angularis in eam quam in se Israel habuerat salutem gentes adunavit. Quas genus electum vocat propter fidem, ut distinguat ab eis qui lapidem vivum reprobando facti sunt ipsi reprobi. Regale autem sacerdotium, quia illius corpori sunt uniti, qui rex summus et sacerdos est verus, regnum suis tribuens ut rex, et ut pontifex eorum peccata sui sanguinis hostia mundans. Regale sacerdotium eos nominat, ut et regnum sperare perpetuum, et hostias immaculatæ conversationis Deo semper offerre meminerint. Gens quoque sancta et populus acquisitionis vocantur, juxta id quod Apostolus Paulus prophetæ sententiam exponens dicit: Justus autem meus ex fide vivit: quod si subtraxerit se, non placebit animæ meæ: Nos autem, inquit, non sumus subtractionis in perditionem, sed fidei in acquisitionem animæ. Et in Actibus Apostolorum, Vos Spiritus Sanctus posuit episcopos regere ecclesiam Domini, quam acquisivit sanguine suo. Populus ergo acquisitionis facti sumus in sanguine nostri Redemptoris, quod erat quondam populus Israel redemptus sanguine agni de Ægypto. Unde et in sequenti quoque versiculo mystice veteris recordatus historiæ, et hanc etiam novo Dei populo spiritualiter docet implendam, dicens,

Ut virtutes annuntietis ejus, &c.] Sicut enim hi qui de Ægyptia servitute liberati sunt per Moysen, carmen triumphale post transitum maris Rubri et demersum Pharaonis exercitum Domino decantarunt, ita et nos oportet post acceptam in baptismo remissionem peccatorum dignas beneficiis cœlestibus rependere gratias. Namque Ægyptii, qui populum Dei affligebant, qui etiam tenebræ vel tribulationes interpretantur, apte per sequentia nos peccata, sed in baptismate deleta sig-Liberatio quoque filiorum Israel, et ad promissam olim patriam perductio, congruit mysterio nostræ redemptionis, per quam ad lucem supernæ mansionis illustrante nos, ac ducente, Christi gratia tendimus: cujus lucem gratiæ etiam illa nubis et ignis columna monstravit; quæ eos et in toto itinere illo a tenebris defendit noctium, et ad promissas patriæ sedes in enarrabili calle perduxit.

Qui aliquando non populus Dei, nunc autem populus Dei, &c.] Indicat aperte per hos versiculos, quia his qui de gentibus ad fidem venerant, hanc scripsit epistolam, qui quondam alienati a conversatione populi Dei, nunc per gratiam fidei populo sunt ejus adunati, et misericordiam quam sperare non noverant adepti. Assumit autem eos de Propheta Osee, qui de vocatione gentium præcinens, Vocabo, inquit, non plebem meam, plebem meam; et non misericordiam consecutam, misericordiam consecutam. Et erit, in loco ubi dictum est eis, Non plebs mea vos, ibi vocabuntur filii Dei vivi.

Carissimi, obsecro vos tanquam advenas et peregrinos,

&c.] Hucusque beatus Petrus generaliter ecclesiam instituit, explicans vel beneficia quibus nos divina pietas ad salutem vocare, vel dona quibus aliquando Judæos, nunc autem nos honorare dignatus est. Hinc diversas fidelium personas solerter hortatur, ne se tanta Sancti Spiritus gratia carnaliter vivendo reddant indignos. Ne qui regali ac sacerdotali vocabulo sunt insigniti, vitiorum malitia subacti a condonatæ vel promissæ olim sibi nobilitatis gloria degenerent. Itaque primo liberos et servos, deinde mulieres et viros specialiter alloquitur, ac post interlocutionem generalis exhortationis seniores quoque et adolescentes qualiter sese agere debeant, ostendit. Apte autem liberos docet a carnalibus abstinere desideriis, quia solet libertas vitæ remissioris, majora illecebrarum titillantium tolerare pericula, quæ militant adversus animam. Quia dum concupiscentiis blandientibus caro enerviter subjugatur, jam vitiorum exercitus firmiter adversus animam armatur. competenter advenas vocat et peregrinos, ut eo minus terrenis rebus animam supponant, quo se patriam in cœlis habere meminerint. Namque hoc distare in hac vita inter electos et reprobos solet, quod electi peregrini nunc et exules patriam expectant in futuro, tantoque minus in præsenti gaudiis delectantur caducis, quanto futura sine fine gaudia se sperant accipere, et in æternum regnare cum Christo. At vero reprobi hic habent patriam, cujus solum vitæ desideriis norunt inhiare, ideoque post hanc vitam in exilium relegabuntur perpetuum, ubi cunctis carentes voluptatibus sola in tormentis patiantur adversa.

Ut in eo quod detractant de vobis, &c.] Plerumque contigit, ut pagani qui fidem Christianorum vituperabant, quia deos suos dereliquissent, postmodum considerantes castam eorum conversationem et invictum in Christo animum cessarent, eis detrahere, magisque Deum glorificare, ac laudare inciperent, qui bonitate ac justitia cultorum suorum bonus esse probaretur et jus-

tus. Glorificent (inquit) Deum in die visitationis: hoc est in tempore retributionis, quanta sit vobis gloria per Deum donanda, jam nunc agnoscant increduli, cum vos instanter inter obstantia pericula illum sequi perspexerint.

Subjecti igitur estote omni humanæ creaturæ propter Deum.] Omni humanæ creaturæ dicit, omni dignitati hominum, omni personæ, omni principatui, cui nos divina dispositio subdi voluerit. Hoc est enim quod ait, Propter Deum: quia non est potestas nisi a Deo. Et qui potestati resistit, Dei ordinationi resistit. Quam creaturam subsequenter exponit, adjungens,

Sive regi quasi præcellenti, &c.] Ideo regi tantum ac ducibus, non autem et dominis dicit, quia in hoc loco illos specialiter, ut præfati sumus, instruit qui sunt domini servorum. Subsequenter vero et servos quomodo dominis famulentur admonet. Docet ergo fideles famulos videlicet æterni Regis, etiam mundi potestatibus subdi, ne vel in hoc fidei et religioni Christianæ possit detrahi, quod per eam humanæ conditionis jura turbentur. Nam et ita potest recte intelligi quod dictum est, Omni humanæ creaturæ, ut significetur et fidelibus et incredulis rerum dominis.

Ad vindictam malefactorum, laudem vero bonorum.] Non quod omnes quidem reges aut duces vel malefactores punire, vel laudare bonos noverint, sed quæ esse debeat actio boni judicis simpliciter narrat, hoc est ut malefacientes coerceat, bene agentes remuneret. Qui etsi injuste agit si bonos damnat, nihilominus ad laudem eorum pertinent, quæ facit, si patienter ejus improbitatem tolerent, et patienter ejus stultitæ resistant. Vis (inquit) non timere potestatem? Bonum fac, et habebis laudem ex illa. Non dicit ab illa, sed ex illa, quia etsi potestas humana non laudat, imo si etiam persequitur, si occidit gladio ut Paulum, si crucifigit ut Petrum, habebis ex illa laudem, dum ex eo quod illa malefacit in te justum et innoxium, tuæ virtutis patientia

coronam laudis meretur. Nam et hoc intendisse beatum Petrum in hac sententia, verba sequentia docent, quibus dicitur,

Quia sic est voluntas Dei, ut benefacientes, &c.] Hæc est ergo laus bonorum, ad quam duces a rege dicit missos, dum ignorantia ducum imprudentium, boni ad laudem suam perpetuam bene se agendo utuntur.

Quasi liberi, et non quasi velamen habentes malitiæ libertatem.] Quasi liberi bona faciunt, qui quo majore apud homines libertate utuntur, eo arctius imo liberius divino famulatui subjungantur. Sed et illi quasi liberi benefaciunt, qui exemplo Joseph patriarchæ, tametsi servitio deprimuntur hominum, servi esse vitiorum nulla arte compelluntur. At vero libertatem suam in velamen malitiæ vertunt, qui quo minus humani famulatus jugo cohibentur, eo latius peccatorum dominio mancipantur, et cum vitiis impune serviunt, libertatem vocant, nomine hoc suam tegentes culpam. Potest autem juxta illud Apostoli Pauli generaliter accipi: Vos in libertatem vocati estis, fratres, tantum ne libertatem in occasionem carnis detis. Liberi enim recte vocamur, qui per baptisma a peccatorum sumus nexibus absoluti; qui a dæmoniaca servitute redempti, quia filii Dei effecti, non tanto dono libertatis potiorem peccandi facultatem vel licentiam accepimus, quinimo si peccamus, mox libertate perdita, servi efficimur peccati. Et quisquis se ad hoc liberatum a Domino putat, ut licentius peccet, talis suam libertatem in velamen malitiæ mutat. Vult autem nos beatus Petrus liberos esse a servitio culparum, ut servi Creatoris nostri boni et fideles permanere possimus: unde subsequenter adjungit,

Sed sicut servi Dei. Omnes honorate, &c.] Monet ergo congruum cunctis impendere honorem, et juxta imperium Domini, Cæsari, quæ Cæsaris sunt, et Deo reddere, quæ Dei sunt. Et bene inter alia fraternitatem diligere jubet liberos, ut eos quoque qui sibi temporali conditione subjecti sunt, fratres sibi esse in Christo fac-

tos recolant, una cum ipsis Patrem invocantes eum qui sine acceptione personarum judicat.

Servi, subditi estote in omni timore dominis vestris, non tantum bonis et modestis, sed etiam dyscolis, &c.] Dyscolis, indisciplinatis dicit, nomine ducto a Græco eloquio. Quia Græce schola, vocatur locus in quo adolescentes literalibus studiis operam dare, et audiendis magistris vacare solent: unde schola, vacatio interpretatur. Denique in Psalmo ubi canimus, Vacate, et videte quoniam ego sum Deus, pro eo quod nos dicimus vacate, in Græco habetur σχολάζετε. Scholastici Græce sunt eruditi, Dyscoli indocti et agrestes. Sed utrisque vult obedire subditos, explicans apertius quomodo nos supra omni humanæ creaturæ jusserit esse subjectos. Alia translatio, pro dyscolis, difficiles habet. Et sanctus antistes Fulgentius in opusculis suis sic ponit: Servientes cum timore non tantum bonis et modestis, sed etiam difficilioribus.

Sed si benefacientes, patienter sustinetis, &c.] Notandum attentius quam summe conditionem servorum glorificet, quos benefacientes et absque culpa vapulantes a dominis crudelibus et improbis, imitatores esse Dominicæ passionis affirmat. Audis autem quia passus est pro nobis, et gaudes quia pro te mortuus est, attende quod sequitur,

Relinquens vobis exemplum ut sequamini vestigia ejus.] Exemplum tribulationum non deliciarum, contumeliarum, flagellorum, dolorum, opprobriorum, spinarum, crucis, vulnerum, mortis. In Psalmo scriptum est: Propter verba labiorum tuorum ego custodivi vias duras. Propter quæ verba labiorum Dei, nisi quibus promittit vitam æternam?

Qui peccata nostra ipse pertulit, &c.] Cum supra ad servos specialiter fecerit sermonem, nunc generaliter admonet, ut etiam dominis in memoriam revocent quid pro illis Deus et Dominus sustinuerit. Imo totam ecclesiam instruit quid pro ejus liberatione suus auctor

pertulerit. Non enim ait peccata vestra, sed etiam se addito, Qui peccata, inquit, nostra ipse pertulit in corpore suo super lignum.

Eratis enim sicut oves errantes.] Quomodo et oves dicit et errantes, cum hi qui in errore vitam ducunt, hædorum potius quam ovium nomine censeantur, nisi quia novit Dominus qui sunt ejus, qui et multos diu male conversantes sustinet, quos tamen in ovium suarum numero salvandos esse prævidet?

Sed conversi estis nunc ad pastorem et visitatorem animarum vestrarum.] Tangit evangelicam parabolam, ubi pius pastor relictis nonaginta novem ovibus in deserto, venit visitare unam quæ erraverat. Nam quod ibi dictum est, quia hanc inventam imposuerit in humeros suos gaudens, hoc istic beatus Petrus præmisit, dicens: Quia peccata nostra ipse portavit in corpore suo super lignum. Quia nimirum ita nos redimere voluit, ut lignum in quo peccata nostra tolleret, pendens in humeris haberet. Ad pastorem ergo, inquit, et visitatorem animarum vestrarum. Pastorem videlicet, quia pascua nobis vitæ donat æternæ, pascua in præsenti temporalium præstat gratiarum. Visitatorem vero animarum vestrarum, quia visitavit nos Oriens ex alto, ut illuminaret his qui in tenebris et in umbra mortis sedent. Visitat quotidie ipsam in nobis quam donavit lucem, ne deficiat servando, imo ut crescat juvando. Quidam codices ipsum Græcum habent, Ad pastorem et episcopum animarum vestrarum. Episcopus autem, Latine superintendens dicitur. Quia nimirum oculi Domini super justos, et aures ejus ad preces eorum, ut ex omnibus tribulationibus eorum liberet eos.

IN CAP. III. Similiter et mulieres subditæ sint suis viris, &c.] Notandum quod beatus Petrus ea conditione desiderat mulieres bonas et honestas viris incredulis subdi, ut non solum nihil mali ad imperium eorum faciant, verum etiam in tam casta conversatione per-

sistant insuperabiles, ut ipsis etiam viris exemplo possint esse castitatis et fidei.

Quarum sit non extrinsecus capillatura, &c.] Quia, sicut Cyprianus ait, sericum et purpuram indutæ Christum induere non possunt. Auro et margaritis et monilibus adornatæ, ornamenta cordis ac pectoris perdiderunt. Quod si Petrus mulieres quoque admonet coercendas, et ad ecclesiasticam disciplinam religiosa observatione moderandas, quæ excusare cultus suos soleant per maritos, quanto id magis observare virginem fas est, cui nulla ornatus competat venia, nec derivari in alterum possit mendacium culpæ, sed sola ipsa in crimine remaneat?

Sed qui absconditus est cordis homo in incorruptibilitate quieti et modesti spiritus, &c.] Castitatem prædicat, et ornatum interioris hominis in incorruptione quieti et modesti spiritus, quodammodo dicens, Quoniam exterior vester homo corruptus est, et beatitudinem integritatis, quæ proprie virginum est, habere destitistis, imitamini incorruptionem spiritus per severam abstinentiam, et quod corpore non potestis, mente præstate. Has enim Christus divitias, et vos vestræ conjunctionis quærit ornatus. Mirum et apud Pythagoram naturalis scientiæ lege dictante hanc sententiam inveniri, vera ornamenta matronarum pudicitiam non vestes esse.

Viri, similiter cohabitantes secundum scientiam, &c.] Similiter dicit, viros ad imitationem provocans, quia jam supra uxoribus præceperat, dicens, Considerent viri in timore Dei castam vestram conversationem. Secundum scientiam autem, ut noverint quid desideret Deus, et tribuant honorem vasculo muliebri. Si abstineamus nos a coitu, honorem tribuimus. Si non abstineamus, perspicuum est honori contrarium esse concubitum.

Ut ne impediantur orationes vestræ.] Et Paulus ait, Nolite fraudare invicem, nisi forte ex consensu ad tempus ut vacetis orationi. Impediri ergo orationes officio conjugali commemorat, quia quotiescunque uxori debitum reddo, orare non possum. Quod si juxta alium apostoli sermonem sine intermissione orandum est, nunquam ergo mihi conjugio serviendum est, ne ab oratione cui semper insistere jubeor, ulla hora præpediar.

In fide autem omnes unanimes, compatientes.] Quia superius diversas personas, conditiones, et sexus congrua sibi discretione docebat, jam nunc omnes communiter admonet in fidei Dominicæ causa, unum cor et unam habere animam.

Quia in hoc vocati estis, ut benedictionem hæreditate possideatis.] Dicente videlicet Judice, Venite, benedicti Patris mei, percipite regnum. Potest benedictio hæreditatis et illa intelligi, qua ecclesia in futura vita perpetuo benedicitur. Unde et nunc spe futurorum gratulabunda dicit, Exultabo te, Deus, meus rex, et benedidicam nomini tuo in seculum et in seculum seculi. Quod ergo quisque in futuro invenire desiderat, hoc in præsenti meditari et agere satagat, et Conditorem videlicet et proximum sincera voce benedicere, et seipsum etiam divina pariter ac fraterna benedictione dignum reddere.

Quia oculi Domini super justos, &c.] Quia beatus Petrus malum nos pro malo reddere vetuerat, imo maledicentibus benedicere jusserat, recte prophetico testimonio astruit superna inspectione et bonos semper videri et malos, quatenus meminerimus et nostram patientiam qua toleramus malos, et nostram benevolentiam qua persequentibus bona optamus, æterno præmio remunerandam, et persecutores nostros, si pænitere noluerint, digno plectendos esse supplicio: si vero pænituerint, nos quoque pro ipsorum salute, quam deprecabamur, a Domino coronam justæ congratulationis accepturos.

Et quis est qui vobis noceat, &c.?] De his dicit quæ nobis ab adversariis per verba contumeliosa, per damna rerum temporalium, per tormenta corporis accidunt.

VOL. X11.

Hæc enim et hujusmodi omnia cum fidelibus irrogantur, his duntaxat qui boni æmulatores sunt, et hoc secundum scientiam, nequaquam eis nocere possunt, sed palmam magis patientiæ æquanimiter tolerantibus afferunt, et contra illis qui irrogant pœnam accumulando æternam plurimum nocent. Si quis autem hujusmodi adversis victus deficit, non huic ille qui malum intulit, sed ipse sibi qui hoc patienter ferre recusavit, nocuit. Neque enim domus quam vir sapiens ædificavit, ideo non cecidit quia violentias tempestatum non pertulit, sed quia fundata erat super petram. Nec rursum ea quam stultus stulte fabricavit, ideo cecidit quia pulsata tempestatibus fuit, sed quia super arenam posita erat. Utramque et enim æqualiter adversitas feriens tentavit. sed uni firmitas fundamenti coronam perseverantiæ tribuit, alteram fragilis structuræ stultitia stravit. Non enim perfectum boni æmulatorem casus aliquis vel a diabolo vel ab homine improbo vel generali rerum labentium turbine illatus, lædere potest. Cæterum plurimos constat boni æmulatores læsos esse ab aliis, dum in veritatis quam diligunt scientiam male instituuntur. Quantos enim catholice in Deum credere, et recte in ecclesia vivere cupientes, Arrii vesania, quantos Sabellii, aliorumve hæreticorum nequitia nescientes seduxit? Lege librum Joannis Chrysostomi, quem scripsit de eo, neminem posse lædi ab alio nisi a semetipso.

Sed et si quid patiamini propter justitiam, beati eritis.] Non solum (inquit) nihil vobis nocet, qui bonum facientibus mala irrogat, sed et cum vos propter bona quæ execratur hostis insequitur, causam vobis majoris beatitudinis præstat cum patientiæ vestræ vires exercet, juxta illud evangelicum, Beati qui persecutionem pati-untur propter justitiam.

Dominum autem Christum sanctificate in cordibus vestris.] Quid est Dominum sanctificare in cordibus nostris, nisi sanctitatem ejus quam incomprehensibilis gloriæ sit, intimo cordis affectu intueri? Quantam in se sperantibus fortitudinem vincendi dare valet, cujus inæstimabilis sanctitas fulget?

Parati semper ad satisfactionem omni poscenti vos rationem, &c.] Duobus modis de spe et fide nostra rationem poscentibus reddere debemus, ut et justas spei ac fidei nostræ causas omnibus intimemus sive fideliter sive infideliter quærentibus, et ipsam fidei ac spei nostræ professionem illibatam semper teneamus, etiam inter pressuras adversantium, ostendentes per patientiam quam rationabiliter eam servandam didicerimus, pro cujus amore nec adversa pati nec mortem subire formidemus.

Cum modestia et timore conscientiam habentes bonam.] In ipsa doctrinæ scientia qualitatem docendi monet observare, ut videlicet humilitas, quæ magistra est omnium materque virtutum, et loquendo dicatur, et vivendo monstretur.

Ut in eo quod detrahunt de vobis tanquam de malefactoribus, &c.] Ut qui fidem ac spem cœlestium quæ videre nequeunt, in vobis irrident, videant opera vestra bona, et per hæc confundantur quæ aperte esse bona negare non valent. Vel certe ita sentiendum: Curate, benefacientes, ut qui vestræ bonæ conversationi detrahunt, adveniente tempore retributionis futuræ confundantur, videntes vos cum Christo coronari, sese autem cum diabolo damnari.

Melius est enim benefacientes, si velit voluntas Dei, pati, quam malefacientes.] Hæc sententia illorum stultitiam eleganter arguit, qui cum pro culpis arguuntur a fratribus, vel etiam pænis coercentur, patienter omnino tolerant: at quum absque culpa, vel verborum contumelias, vel damna rerum, vel adversa quæque patiuntur a proximis, mox ad iracundiam prorumpunt, et qui hactenus videbantur innoxii, per impatientiam se et murmurationem noxios reddunt. Ut autem flagellorum distantia in disparibus meritis longe dispar appareat,

videamus una eademque cæcitatis molestia Tobiam, Saulum, Elymam fuisse percussos. Sed Tobiam ob hoc, ut virtus patientiæ ejus, latius in exemplum cunctis claresceret; Saulum ob hoc, ut de Saulo persecutore in Paulum mutaretur Apostolum; Elymam vero, ut dignas suæ perfidiæ pænas luens, ab eorum quoque qui credituri erant dementatione cessaret. Et mihi si detur optio, malim cum tanto patre sive divinis seu humanis subjacere justis verberibus, quam ob injustitiam verberum vi ad justitiæ studia trahi. Rursumque malim a culpis flagello retrahi, quam pro insanabili pondere peccatorum æternæ ultioni subjici.

Quia et Christus semel pro peccatis nostris mortuus est, &c.] Qui ergo justus patitur, Christum imitatur; qui in flagellis corrigitur, latronem, qui in cruce Christum cognovit, et a cruce paradisum cum Christo intravit: qui nec inter flagella desistit a culpis, sinistrum imitatur latronem, qui propter peccata ascendit in crucem, et post crucem ruit in Tartarum. Ideo autem Christum semel esse mortuum commemorat, ut nobis quoque in memoriam revocet, quia temporaneis nostris passionibus merces redditur æterna.

Ut nos offerret Deo mortificatos quidem carne, &c.] De hac mortificatione carnis et vivificatione spiritus, quam habent hi qui pro Domino per patientiam laborant, dicit et Apostolus Paulus: Etsi exterior homo noster corrumpitur, sed tamen is qui intus est renovatur de die in diem. Offert ergo nos Deo Patri Christus, cum per mortificationem carnis pro illo immolari gaudemus, id est vitam nostram laudabilem in conspectu Patris ostendit. Vel certe offert nos Deo, cum absolutos carne in æternum nos regnum introducit. Sane hoc quod dicitur, Vivificatos autem spiritu; sanctus Athanasius Alexandriæ pontifex, non ad hominis spiritum, qui mortificata carne melius vivificatur, dicente propheta de Domino, Ut vivificet spiritum humilium, et vivificet cor contritorum; sed ad gratiam potius refert Spiritus

Sancti, qui mortificantibus carnem suam, vitam tribuit æternam. Utitur enim et hoc testimonio contra Arrianos, qui æqualitati Sanctæ Trinitatis contradicunt, adstruens, quia individua divinæ operationis unitate qua vivificat Pater, vivificet Filius, vivificet Spiritus Sanctus. Pater videlicet et Filius, quia scriptum est: Sicut enim Pater suscitat mortuos et vivificat, sic et Filius quos vult vivificat. Spiritus vero Sanctus, ut hoc testimonio declaratur, quo dicitur de Filio, ut nos offerret Deo, mortificatos quidem carne, vivificatos autem Spiritu. Ideoque quorum una operatio est, horum dispar esse substantia vel essentia non possit.

In quo et iis qui in carne conclusi erant, &c.] Qui nostris temporibus in carne veniens iter vitæ mundo prædicavit, ipse etiam ante diluvium eis qui tunc increduli erant et carnaliter vivebant, Spiritu veniens prædicavit. Ipse enim per Spiritum Sanctum erat in Noe cæterisque qui tunc fuere sanctis, et per eorum bonam conversationem, pravis illius ævi hominibus, ut ad meliora converterentur prædicavit. Conclusos namque in carne dicit, carnalibus desideriis vehementer aggravatos. Unde de illis Scriptura ait, Quia omnis caro corruperat viam suam. Quod autem dicit, In quo, significat in eo quod præmiserat, ut nos offerret Deo. Quia et tunc si qui ad prædicationem Domini, quam per vitam fidelium prætendebat, credere voluissent, et ipsos offerre Deo Patri gaudebat. Si qui autem detrahebant de bonis tanquam de malefactoribus, hi veniente diluvio confundebantur. Nam et de utroque potest intelligi quod ait, In quo, id est, et in eis qui in carne conclusi erant, Spiritu veniens prædicavit: ut per eandem suam prædicationem, et credentibus corona laudis, et iis qui in incredulitate perstitissent, confusio nasceretur. Quidam codices habent, In quo et iis qui in carcere erant, Spiritu veniens prædicavit. Quod ad eandem pravorum atque incredulorum intentionem respicit, qui quoniam tenebris obscuratum habent sensum, merito etiam in

hac vita in carcere conclusi esse dicuntur. In quo videlicet carcere, interioribus adhuc tenebris, hoc est cæcitate mentis et operibus injustis gravantur, donec carne soluti, in tenebras exteriores et in carcerem projiciantur æternæ damnationis: de quo Dominus in evangelio, Et judex (inquit) tradat te ministro, et in carcerem mittaris. Quamvis etiam sancti in hac vita se in carcere positos, cum gaudium supernæ patriæ sitiunt, merito proclament, juxta illud Psalmistæ, Educ de carcere animam meam ad confitendum nomini tuo. Distat namque multum inter utrumque carcerem: siquidem reprobi in carcere sunt peccatorum et ignorantiæ; justi vero in carcere licet tribulationum positi, luce semper justitiæ dilatato in Deum corde perfruuntur: quos designaverunt apostoli Paulus et Silas, cum media nocte in intimo carceris horrore vincti licet et flagellati, hymnum Deo laudis lætissima voce canebant. locum ita interpretatus est, quod consolationem illam de qua dicit apostolis Dominus, Multi prophetæ et justi cupierunt videre quæ vos videtis, et non viderunt, et audire quæ auditis, et non audierunt: de qua et Psalmista, Defecerunt oculi mei in eloquium tuum, dicentes, Quando consolaberis me? sancti quiescentes in inferno desideraverunt, quod hæc descendente Domino in inferna, etiam his qui in carcere erant et increduli quondam fuerant in diebus Noe, consolatio vel exhortatio prædicata fuerit. Et hæc ille dixerit, sed catholica fides habet, quia descendens ad inferna Dominus non incredulos inde, sed fideles solummodo suos educens, ad cœlestia secum regna perduxerit, neque exutis corpore animabus, et inferorum carcere scelerum inclusis, sed in hac vita vel per seipsum vel per suorum exempla sive verba fidelium, quotidie vitam vitæ demonstret. De quibus bene dicitur,

Qui increduli fuerant aliquando, &c.] Nam et ipsa Dei patientia prædicatio erat ejus, cum Noe centum annis arcæ operibus insistens, quid mundo futurum esset, quotidiana operis executione monstrabat. Unde Paulus ait: An ignoras quoniam patientia Dei ad pænitentiam te adducit? &c. Alia translatio hunc locum ita habet: Christus semel pro peccatis nostris mortuus est, justus pro injustis, ut nos adducat ad Deum, mortificatur corpore, sed vivus factus in spiritu. In quo spiritu et eis qui in carcere erant prædicavit, qui quondam non crediderant in diebus illis, cum expectaret Dei patientiam in diebus Noe, &c.

In qua pauci, id est, octo animæ salvæ factæ sunt, &c.] Formam baptismi assimilatam dicit arcæ et aquis diluvii. Et recte omnino, quia et ipsa fabricatio arcæ de lignis lævigatis constructionem significat ecclesiæ, quæ fit de collectione animarum fidelium per architectos verbi. Et quod pereunte orbe toto, pauci, id est, octo animæ salvæ factæ sunt per aquam, significat quod ad comparationem pereuntium gentilium, Judæorum, hæreticorum, et falsorum fidelium, multo brevior est numerus electorum. Unde de angusta porta et arcta via, quæ ducit ad vitam, dicitur: Et pauci sunt, qui inveniunt eam. Et iterum: Nolite timere, pusillus grex, quia complacuit Patri vestro dare vobis regnum. De quo pusillo grege et hic apte subjungitur,

Non carnis depositio sordium, &c.] Ubi enim est conscientia bona, nisi ubi est et fides non ficta? Docet namque Apostolus Paulus, quia finis præcepti est caritas de corde puro, et conscientia bona, et fide non ficta. Quod ergo aqua diluvii non salvavit extra arcam positos, sed occidit; sine dubio præfigurabat omnem hæreticum, licet habentem baptismatis sacramentum, non aliis, sed ipsis aquis ad inferna mergendum, quibus arca sublevatur ad cœlum. Ipse quoque octonarius numerus animarum quæ salvæ factæ sunt per aquam, significat quia sancta ecclesia in sacramentum Dominicæ resurrectionis baptismi lavacrum percepit, ut sicut ipse resurrexit a mortuis per gloriam Patris, ita et nos

expurgati a peccatis per aquam regenerationis in novitate vitæ ambulemus. Octava namque die, hoc est post septimam sabbati, Dominus a mortuis resurgens, et exemplum nobis futuræ resurrectionis, et mysterium novæ conversationis, qua in terris positi cælestem vitam ageremus, ostendit. Quod etiam ipse Petrus exponendo subjungit, dicens,

Per resurrectionem Jesu Christi, &c.] Sicut enim ipse resurgens a mortuis ascendit in cœlum, et sedet a dextris Dei, sic etiam et nobis per baptisma viam salutis ac regni cœlestis introitum patere signavit. autem ait, Deglutiens mortem: quod enim deglutimus, agimus ut virtute nostri corporis assumptum Et deglutivit mortem Dominus, numquam pareat. quam resurgens a mortuis ita funditus consumpsit, ut nihil contra se ultra per attactum alicujus corruptionis valeret, ac manente specie veri corporis, abesset prorsus labes omnis priscæ fragilitatis. Quod ipsum et nobis in fine promittitur futurum, dicente Apostolo, cum de nostra resurrectione loqueretur: Tunc fiet sermo qui scriptus est, Absorpta est mors in victoria. Bene absorpta, quia cum et nos vitæ æternæ participes fuerimus effecti, ita nimirum virtus corporis immortalis omne præteritæ corruptionis vitium tollet, quomodo solet flamma ignis immissam sibi aquæ guttam ardoris sui consumere virtute.

Profectus (inquit) in cœlum, &c.] Nulli dubium est, quin Filio Dei semper fuerint angeli et omnes patriæ cœlestis virtutes ac potestates subjectæ, quem cum Patre et Spiritu Sancto unum sine initio Deum laudant, tremunt, adorant. Sed necessario admonendum beatus Petrus æstimavit, quod assumpta humanitas in tantam sit gloriam resurgendo sublimata, ut incomparabili culmine omni angelicæ dignitatis potentiæ præferetur. Juxta quod et Psalmista cum diceret de ipso Patri, Minuisti eum paulo minus ab angelis: con-

tinuo subjecit, Gloria et honore coronasti eum, et constituisti eum super opera manuum tuarum; omnia subjecisti sub pedibus ejus.

IN CAP. IV. Christo igitur passo in carne, &c.] Postquam exemplum resurrectionis Dominicæ et ablutionis nostræ quæ fit in baptismo, de arcæ ac diluvii sacramento adstruxerat, revertitur ad hoc quod dicere cæperat, ut imitantes opus Redemptoris nostri, inter bona quæ facimus, patienter malorum nequitiam toleremus. Notandum autem, quod distincte loquens ait: Christo igitur passo in carne. Quia sicut beatus Ambrosius ait, caro ejus est passa, divinitas autem mortis libera, passioni corpus naturæ humanæ lege concessit. An vero mori divinitas potest, cum anima non possit? Nolite, inquit, timere eos qui occidunt corpus, animam autem non possunt occidere. Si ergo anima occidi non potest, quomodo divinitas potest?

Quia qui passus est in carne desiit a peccatis, &c.] Quisquis sanctorum corpus suum ad martyrium persecutorum violentiæ subdidit, nulli dubium, quin usque ad vitæ suæ terminum, quantum humanæ naturæ possibile est, sese a peccatis abstinuerit. Quid enim de peccati perpetratione, quid de carnalibus desideriis cogitare, quid nisi voluntatem Dei potuit animo versare, qui vel ligno affixus, vel lapidum ictibus circumdatus, vel bestiarum morsibus subactus, vel ignium flammis superpositus, vel scorpionum flagris perfossus, vel alio quolibet pænarum genere affectus, hoc tantummodo desiderare cogebatur, ut finito certamine coronam vitæ perciperet? Talium ergo mentem nos beatus Petrus cupit semper imitari, cum proposito Dominicæ passionis exemplo nos eadem cogitatione contra nequitiam pravorum contraque vitiorum oblectamenta præcipit armari, volens intelligi, quod etiam nos in pace ecclesiæ quiescentes, si habitum patientis induimus, facile adjuvante Domino lapsus vitamus peccatorum omnium, cunctaque desideria divinæ voluntatis subjugamus imperiis. Denique et Psalmista Dominum precatur dicens: Infige timore tuo carnes meas, a judiciis enim tuis timui. Et Apostolus: Qui ergo Christi sunt (inquit) carnem suam crucifixerunt cum vitiis et concupiscentiis. Qui ergo timore judiciorum cœlestium carnales in mente concupiscentias extinguit, jam talis crucifixo ac patienti pro Christo similis, quasi mortuus existens peccatis, Dei tantum servitio vivit.

In quo admirantur, non concurrentibus vobis, &c.] Quia carnem (inquit) vestram crucifixistis cum vitiis et concupiscentiis, evenit profecto, ut etsi propter suam perfidiam vos blasphement, utpote segregatos ab eorum consortio, in vestra tamen conversatione semper opera justitiæ et pietatis videant, quæ merito admirentur, et pro quibus fidem jure laudent ac venerentur Christianam.

Qui reddent rationem ei qui paratus est judicare vivos ac mortuos.] Ideo (inquit) minus curate, minus dolete, si benefacientes blasphemamini a reprobis, quia etsi vos tacueritis, non tamen tacebit, neque compescetur Deus judex utique justus, qui et illis blasphemiæ suæ, et patientiæ vestræ vobis præmia digna restituet.

Propter hoc enim et mortuis evangelizatum est, &c.] Tanta Deo cura, tantus amor, tantum est desiderium nos mortificari carne, vivificari autem spiritu, ut his quoque qui majoribus criminibus involuti sunt, et inter mortuos jure nominandi, luxuriis videlicet, desideriis, vinolentiis, comessationibus, potationibus, et illicitis idolorum cultibus, verbum fidei evangelizare præceperit, quatenus et illi judicatis, id est, spretis et abjectis carnalibus desideriis spiritualiter vivant, unaque cum eis quos innocenter viventes evangelii gratia invenit, vitam expectent æternam.

Omnium autem finis appropinquabit.] Ne sibi quisque blandiretur de loginquitate futuri judicii, in quo vivos et mortuos dixerat esse judicandos, consulte admonet, quia etsi incertus est extremi discriminis adventus, certum tamen constat omnibus, quod in hac mortali vita diu subsistere nequeunt.

Estote itaque prudentes, &c.] Et Dominus in evangelio, nos incerti finis intuitu semper orare et vigilare præcepit. Ait namque, loquens de die judicii: Vigilate itaque, omni tempore orantes, ut digni habeamini fugere omnia quæ ventura sunt, et stare ante Filium hominis. Bene autem in orationibus vigilare jubemur, ut cum stamus ad orationem, cogitatio omnis carnalis et secularis abscedat, nec tunc quicquam animus præter id solum cogitet quod precatur. Surripit enim frequenter hostis, et subtiliter fallens preces nostras adeo avocat, ut aliud habeamus in corde et aliud proferamus in voce: cum intentione sincera Deum debeat non sonus vocis, sed animæ sensus orare.

Ante omnia autem mutuam in vobismetipsis caritatem continuam habentes.] Bene addidit continuam, quia semper diligere valemus, semper autem vigilare in orationibus fragilitate carnis obstante nequimus: semper his quæ subjungit virtutibus insistere minime valeamus, id est, hospitalitati, doctrinæ, administrationi gratiarum, vel communium, vel specialium in proximos, cæterisque hujusmodi. Quia hæc nimirum et per officium corporis, et per tempora opportuna fieri necesse est. Ipsa autem caritas cujus instinctu hæc foris aguntur, quia interiori homini præsidet, semper ibidem haberi potest, quamvis in publico non semper ostendi possit.

Quia caritas cooperit multitudinem peccatorum.] In eo maxime, cum veraciter Deo dicitur: Et dimitte nobis debita nostra, sicut et nos dimittimus debitoribus nostris. Et quidem cuncta opera bona quæ facimus, culpas quas fecimus, diluere et cooperire certum est: sed hoc ideo specialiter de caritate dicitur, per quam proximis nostris, ea quæ nobis debent donamus, quia justissimum est apud Deum, ut juxta mensuram pietatis qua mensi fuerimus, remetiatur nobis. Sicut e con-

tra, terribiliter duricordes vir sapiens arguit, dicens: Homo homini servat iram, et a Deo quærit medelam? Nec dubitandum, quod in eo quoque qui per caritatem quicquid valet erga correptionem proximi, admonendo, increpando, castigando operatur, caritas ipsa cooperiat multitudinem peccatorum: Jacobo attestante, qui ait: Quoniam qui converti fecerit peccatorem ab errore viæ suæ, salvabit animam ejus a morte, et operit multitudinem peccatorum.

Si quis loquitur quasi sermones Dei.] Timens videlicet, ne præter voluntatem Dei, vel præter quod in scripturis sanctis evidenter præcipitur, vel dicat aliquid vel imperet, et inveniatur tanquam falsus testis Dei, aut sacrilegus, vel introducens aliquid alienum a doctrina Domini, vel certe subrelinquens et præteriens aliquid eorum quæ Deo placita sunt, cum ipse manifestissime prædicatoribus veritatis de his quos ad vitam imbuerint præcipiat, dicens, Docentes eos servare omnia quæcunque mandavi vobis. Et ea enim quæ ipse mandavit, nos alia, et hæc non ex parte, sed omnia suis auditoribus observanda tradere jubet.

Si quis ministrat, &c.] Tanto humilius impendat quisque proximo omne bonum quod potest, quanto certissime novit quod a semetipso non potest habere quod impendat.

Ut in omnibus honorificetur Deus per Jesum Christum, &c.] Juxta ipsius Jesu Christi præceptum quo ait, Videant vestra bona opera, et glorificent Patrem vestrum qui in cœlis est. Honorificatur ergo Deus in actibus nostris, cum omne quicquid bene ac secundum voluntatem ejus facimus, non hoc nostris meritis, sed ejus gratiæ tribuimus. E contra autem mala quæ gerimus, nostræ solum malitiæ vel ignorantiæ deputamus.

Carissimi, nolite mirari in fervore, &c.] Quidam codices habent, Nolite peregrinari in fervore. Utriusque autem verbi sensus in promptu est, quia neque mirari fidelis quisque debet quare in hac vita fervorem patiatur tribulationum, qui certa ratione ideo nunc tribulationibus tentatur, ut cum probatus fuerit, ad futuræ vitæ coronam percipiendam dignus habeatur: neque se aliquis ideo peregrinum et extraneum a Christi membris existimare debet, quia præsentis seculi feriatur adversis, cum et Domini exitus mortis, et in ejus ecclesia nunquam a protomartyre Abel usque ad ultimum electum qui in fine seculi nasciturus est, infidelium persecutio cessaverit. Unde bene cum dixisset, Nolite mirari in fervore, addidit.

Quasi novi aliquid vobis contingat.] Quia valde est antiquum et frequens, electos Dei vitæ præsentis adversa pro æterna salute tolerare.

Nemo autem vestrum patiatur tanquam homicida, &c.] Tanquam maledicus enim patitur qui passionis suæ tempore in sui injuriam persecutoris effrænatur.

Quoniam tempus est ut incipiat judicium a domo Dei.] Duo sunt judicia Dei per Scripturas insinuata: unum occultum, alterum manifestum. Occultum judicium est pœna, qua nunc unusquisque hominum aut exercetur ad purgationem, aut admonetur ad conversionem, aut, si contempserit vocationem et disciplinam Dei, excæcatur ad damnationem. Judicium autem manifestum est, quo venturus est Dominus judicare vivos et mortuos. Nunc autem dicitur esse tempus in quo incipiat judicium de domo Domini, id est de ecclesia. quæ per exercitium præsentium afflictionum ad futura gaudia præparatur. Namque reprobi tanto securiores nunc et sine ullo vindictæ verbere vitam transitoriam ducunt, quanto eis in futuro nihil nisi vindicta restat, juxta illud beati Job, Ducunt in bonis dies suos, et in puncto ad inferna descendunt.

Si autem primum a nobis, quis finis illorum, &c.?] Hinc colligitur, districtus Judex quanta illic feriat districtione quos reprobat, si hic sic cruciat quos amat. Si enim flagellantur filii, quid debent sperare servi nequissimi?

Et si justus quidem vix salvabitur, &c.? Nolunt cre-

dere Pelagiani quod in uno homine tota est generis humani massa vitiata, et tota damnata. A quo vitio unius hominis et damnatione, sola sanat et liberat gratia Christi. Quare enim justus vix salvabitur? Numquid liberare justum labor est Deo? Absit. Sed ut ostendatur quod merito fuerit damnata natura, non vult facile de tanto malo nec ipse Omnipotens liberare. Propter quod et peccata proclivia sunt, et laboriosa justitia, nisi amantibus. Sed caritas quæ hos amantes facit, ex Deo est. Notandum autem, quod hanc sententiam beatus Petrus de Proverbiis Salomonis juxta veterem duntaxat æditionem assumpsit, pro qua in nostra quæ de Hebraicæ veritatis fonte descendit, scriptum est: Si justus in terra recipit, quanto magis impius et peccator? Quod est aperte dicere, Si tanta est vitæ mortalis fragilitas, ut ne justi quidem qui in cœlo coronandi sunt, hanc sine tribulatione propter innumeram vitiatæ naturæ labem transeant, quanto magis hi qui cœlestis sunt gratiæ extorres, certum suæ perpetuæ damnationis exitum expectant?

IN CAP. V. Seniores ergo qui in vobis sunt obsecro, &c.] Ideo videlicet testis, quod præsens illo patiente astitit, et cuncta ut gerebantur aspexit. Vel certe quia et ipse propter nomen Christi, carcerem, vincula, ac verbera passus est, ut in Apostolorum Actibus legimus.

Qui et ejus quæ in futuro revelanda est gloriæ communicator.] Tunc nimirum cum in monte sancto gloriam vultus ejus cœlestem cum Jacobo et Joanne conspexit, sive cum resurrectionis et ascensionis ejus potentiam, cum cæteris qui affuere discipulis, vidit.

Pascite qui in vobis est gregem Dei.] Sicut Dominus beato Petro totius gregis ejus, hoc est ecclesiæ curam habere jussit, ita ipse Petrus sequentibus ecclesiæ pastoribus jure mandat, ut eum quisque qui secum est, gregem Dei sollicita gubernatione tutetur.

Providentes non coacte, sed spontanee, &c.] Coacte pas-

cit gregem Dei et providet ille, qui propter rerum temporalium penuriam non habens unde vivat, idcirco prædicat evangelium, ut de evangelio vivere possit. Spontanee vero et secundum Deum, qui nullius terrenæ rei, sed tantum supernæ mercedis intuitu verbum Dei prædicat. Quod utrumque distinguens ab invicem Apostolus Paulus, Si enim volens (inquit) hoc ago, mercedem habeo: si autem invitus, dispensatio mihi credita est. Dispensatio quippe ei credita dicitur, qui rei externæ curam ad tempus habere præcipitur. Verbi gratia, qui triticum Domini sui conservis in tempore dispertiri jubetur, huic assimilatur qui non spontanee, sed invitus evangelizat.

Neque turpis lucri gratia, sed voluntarie.] Turpis lucri gratia providet gregi Dei, qui propter quæstum et terrena commoda prædicat, cum religionis opera cuncta spontanee fieri debeant. Juxta illud exemplum constructionis tabernaculi, quod præsentem ecclesiæ constructionem prætendebat, ubi et omnis multitudo filiorum Israel obtulit mente promptissima atque devota primitias Domino ad faciendum opus tabernaculi, sponte propria cuncta tribuens, et ipsi artifices sponte sua obtulerunt se ad faciendum opus.

Neque ut dominantes in cleris, &c.] Ut videlicet humilitatem, quam subditos et ad vos et ad invicem habere desideratis, ipsi prius et actu monstretis, et in animo servetis integro, juxta illud dominicum: Scitis quia hi qui videntur principari gentibus, dominantur eis, et principes eorum potestatem habent ipsorum. Non autem ita erit in vobis, sed quicunque voluerit fieri major, erit vester minister: et quicunque voluerit in vobis primus esse, erit omnium servus. Quod Paulus imperium diligenter observans ait: Non enim nosmetipsos prædicamus, sed Jesum Christum Dominum nostrum, nos autem servos vestros per Jesum.

Similiter, adolescentes, subditi estote senioribus.] Postquam seniores quomodo præessent docuit, oportebat ut etiam juniores ad obediendum paternæ eorum provision instrueret. Non autem opus erat eis plura loqui, sed tantum subjectionis dare præceptum. Quia nimirum senioribus præceperat, ut forma facti essent subditis, et sufficiebat juniores ad majorum bene agentium exempla respicere, et hæc devote imitari. Sed ne hæc audientes prælati putarent solummodo subditis suis, et non etiam sibi debitæ humilitatis jura esse servanda, continuo generaliter admonendo subjecit,

Omnes autem invicem humilitatem insinuate.] Omnes etenim dicit, et seniores et adolescentes, qui invicem jubentur humilitatis insinuare virtutem, et hi videlicet regendo, et illi obsequendo humiliter. Quod apud ipsum Petrum, et in ipso factum legimus, cum intrante eo Cæsarem, Cornelius occurrens pedibus se ejus humiliter stravit, et ille humilius levavit eum, dicens: Surge, et ego homo sum, sicut et tu. Et quidem Cornelius necdum renatus in Christo, necdum ecclesiæ erat membris incorporatus. Omnes ergo humilitatem habere ad alterutrum vel exemplo docet, vel etiam verbo insinuat, quia nimirum omnibus superbiæ vitium quod angelos de cælo dejecit, noverat esse cavendum, omnes adjuncta Salomonis sententia terret salubriter ac refovet, dicens,

Quia Deus superbis resistit, &c.] Et quæ sit eadem gratia quam confert humilibus Deus, consequenter exponit, cum admonendo subjungit,

Humiliamini igitur sub potenti manu Dei, &c.] Hanc ergo gratiam humilibus tribuit, ut quo magis humiliati fuerint propter ipsum, tempore certaminis; eo gloriosius exaltentur ab ipso tempore retributionis. Potest autem humiliatio hoc in loco multifarie accipi, hoc est, et ea qua incipiens quisque viam virtutum pro abluendis quæ commiserat peccatis salubriter atteritur, et illa quæ spontanea mentis devotione, a perfectioribus Deo, vel proximis in pace exhibetur rerum circumstantium, necnon et ea qua incursantibus persecutionum turbinibus

invictus per patientiæ virtutem animus armatur. Omni autem generi Deo devotæ humilitatis merces succedit illa, ut qui se tempore peregrinationis suæ humiliant, tempore visitationis ejus exaltentur.

Sobrii estote et vigilate, &c.] In hujus expositione sententiæ, non nostra, verum beati Cypriani dicta po-Circumit (inquit) ille nos singulos, et tanquam hostis clausos obsidens muros explorat, et tentat an sit pars aliqua membrorum minus stabilis et minus fida, cujus aditu ad interiora penetretur. Offert oculis formas illices et faciles voluptates, ut visu destruat castitatem. Aures per canora musica tentat, ut soni dulcioris auditu solvat, et molliat Christianum vigorem. Linguam convicio provocat, manum injuriis lacessentibus ad petulantiam cædis instigat; ut fraudatorem faciat, lucra opponit injusta; ut animam pecunia capiat, ingerit perniciosa compendia. Honores terrenos promittit, ut cœlestes adimat. Obtendit falsa, ut vera subripiat. Et cum latenter non potest fallere, aperte minatur, terrorem turbidæ persecutionis intentans, ad debellandos servos Dei inquietus semper, et semper infestus. In pace subdolus, in persecutione violentus. Quamobrem contra omnes diaboli vel fallaces insidias vel apertas minas stare debet instructus animus et armatus: tam paratus semper ad repugnandum, quam est ad impugnandum semper paratus inimicus.

Cui resistite fortes in fide, &c.] Tanto (inquit) fortiores estote in fide, tanto majorem habetote fiduciam ad superandas diaboli versutias, quanto constat, quia non vos soli tentamini, sed ipsa passio quæ vos fatigat, ei quoque quæ per totum mundum est ecclesiæ Christi, vestræ videlicet fraternitati communis est. Et quod a constitutione mundi semper passi sunt justi, pudeat vos solos præ omnibus sustinere non posse.

Per Sylvanum vobis fidelem fratrem, &c.] Quod ait obsecrans, potest ad superiora referri, quia videlicet breviter scripserit, non imperans, sed obsecrans eos fortes

VOL. XII.

in fide persistere. Potest et ad sequentia recte copulari, ut intelligatur non solum contestari hanc esse veram eorum gratiam quam scribendo prædicat, quia nimirum non est in alio aliquo salus, in quo oporteat nos salvos fieri, sed etiam obsecrare eos, ut hanc esse veram suam gratiam faciant, qua imbuti sunt in Christo. Gratia enim Christi eorum fit gratia, qui hanc mundo corde suscipiunt. Nam qui gratiam Dei spernit, non ipsam gratiam minuit, sed hanc suam non esse, id est, sibi facit non prodesse.

Salutat vos ecclesia que est in Babylone collecta, &c.] Babylonem typice Romam dicit, videlicet propter confusionem multiplicis idololatriæ. In cujus medio sancta ecclesia jam rudis et perparva fulgebat, juxta exemplum plebis Israeliticæ, quæ quondam parva numero et captivata super flumina Babylonis sedens, absentiam sanctæ terræ deflebat, nec canticum Domini in terra aliena cantare valebat. Et bene beatus Petrus dum suos auditores ad tolerantiam hortatur adversitatum præsentium, dicit et ecclesiam quæ secum est, in Babylone constitutam, id est, in confusione tribulationum. Et tamen collectam eam esse confirmat, ut ostendat sanctam Dei civitatem in hac vita a permixtione et pressura civitatis diaboli, quam Babylonia signat, immunem esse non posse. Marcum autem filium suum evangelistam dicit, qui ejus in baptismate dicitur filius effectus. Unde patet, quod priusquam Marcum Alexandriam de Roma ad evangelizandum mitteret, epistolam hanc scripsit. Tempore autem Claudii Principis et Petrus et Marcus Romam venerunt, et ipse Marcus, descripto Romæ evangelio suo, Alexandriam missus est. Unde colligitur, quia epistolam hanc Petrus dum quæritur ubi vel quando scripserit, locus erat Roma, tempus Claudii Cæsaris.

Salutate invicem in osculo sancto.] Osculo sancto, osculo vero, osculo pacifico, osculo columbino, non subdolo, non polluto, quali usus est Joab ad occidendum

Amasam, quali Judas ad tradendum Salvatorem, quali utuntur hi qui loquuntur pacem cum proximo suo, mala autem sunt in cordibus eorum. Illi ergo osculo sancto salutant invicem, qui non diligunt verbo neque lingua, sed opere et veritate.

Gratia vobis omnibus qui estis in Christo Jesu.] A gratia cœpit epistolam, in gratia consummavit, mediam gratia respersit, ut errorem Pelagianum omni locutionis suæ parte damnaret. Ecclesiam vero Christi non nisi per gratiam ejus salvari posse doceret. Et consulte cum diceret, Gratia vobis, addidit, Omnibus qui estis in Christo Jesu, ut ea quæ paucis ecclesiis, id est Ponti, Galatiæ, Cappadociæ, Asiæ, et Bithyniæ scripsit, cunctis per orbem Christi ecclesiis se scribere designet. Sicut et Joannes in Apocalypsi, cum septem Asiæ ecclesias singulatim prout competebat admoneret, adjunxit per singula, ita concludens, Qui habet aures audiendi, audiat quid Spiritus dicat ecclesiis: aperte insinuans, quia cuncta quæ unicuilibet ecclesiæ scripsit, omnibus qui auditum salubrem haberent, et universis fidelium scriberet ecclesiis.

## IN II. EPISTOLAM PETRI.

IN CAP. I. Simon Petrus, servus et apostolus Jesu Christi, &c.] Scriptum est in sequentibus hujus epistolæ, Ecce hanc vobis, carissimi, secundam scribo epistolam. Unde constat, quia hanc eisdem quibus et priorem epistolam miserat, electis proselytis, dispersionis Ponti, Galatiæ, Cappadociæ, Asiæ, et Bithyniæ, scripsit epistolam. Quos coæquales sibi cognoscit, non quia circumcisionem ex lege acceperant, quam ipse ut natura Judæus habebat, sed quia eandem quam ipse illustrante Christi gratia acceperat, sortiti sunt fidem. Non enim circumcisio legalis, sed sola est fides evangelica, quæ gentium populos antiquæ Dei plebi consociet. Verum quia fides

eadem sine operibus salvare non potest, recte subditur,

In justitia Dei nostri et Salvatoris Jesu Christi.] Illis ergo scribit epistolam, illos salutat Apostolus Petrus, qui coæqualem sibi sortiti sunt fidem, et hanc per opera justitiæ exercent. Ejus videlicet justitiæ, quam non humana prudentia reperit, nec legalis institutio docet, sed per evangelium loquens Dominus et Salvator noster ostendit, cum ait: Nisi abundaverit justitia vestra plus quam Scribarum et Pharisæorum, non intrabitis in regnum cœlorum. Et iterum: Audistis quia dictum est antiquis, Non occides. Ego autem dico vobis, &c.

Gratia vobis et pax adimpleatur, &c.] In prima epistola scripsit, Gratia vobis et pax multiplicetur. In hac autem, Gratia vobis et pax adimpleatur: quia nimirum illam incipientibus, hanc perfectioribus scripsit epistolam. Multiplicatur enim pax et gratia bene proficientibus in hac vita per fidem, adimplebitur autem pervenientibus in alia vita per speciem. Unde bene cum diceret, Gratia vobis et pax adimpleatur, addidit, In cognitione Domini nostri Jesu Christi. Quia hæc est vita æterna, (inquit,) ut cognoscant te unum et verum Deum, et quem misisti Jesum Christum. Et iterum: Si vos Filius liberaverit, vere liberi eritis, et cognoscetis veritatem, et veritas liberabit vos.

Quomodo omnia nobis divinæ virtutis suæ, &c.] Pendet hæc sententia a superioribus. Est enim sensus: gratia vobis et pax adimpleatur in eo, ut Dominum nostrum Jesum Christum perfecte cognoscatis. Et hoc quoque per eum cognoscatis, quomodo omnia nobis divinæ virtutis suæ donata sunt per ejus gratiam, quæ ad vitam obtinendam et pietatem conservandam sufficiunt. Unde ait, Quia omnia quæcunque audivi a Patre meo nota feci vobis. Et alibi: Et ego claritatem quam dedisti mihi, dedi eis. Quod si legatur, ut quidam codices habent, Quæ ad vitam et pietatem donata est, hic erit sensus, ut cognoscatis, quomodo Dominus noster omnia

nobis divinæ virtutis suæ dona juxta modum capacitatis nostræ præstiterit, quæ videlicet virtus ad vitam nobis et pietatem consequendam donata est. Hic etenim modus locutionis Scripturis est usitatissimus; et appellatur a grammaticis eclipsis, id est, defectus necessariæ dictionis, quale est in Psalmo: Quia neque ab oriente, neque ab occidente, neque a desertis montibus. Subauditur enim, patet via fugiendi, quoniam Deus ubique judex est.

Per cognitionem ejus, qui vocavit nos propria gloria et virtute.] Et hoc a superioribus pendet, quia per cognitionem Domini et Salvatoris nostri omnia divinitatis ejus mysteria, quibus salvaremur, agnovimus. Qui nos propria gloria et virtute vocavit, quia non angelum ad salvationem nostram, non archangelum misit, non in nobis aliquid meriti boni pro quo salvaremur invenit, quin potius infirmos et inglorios cernens, sua nos virtute recuperavit et gloria. Hinc etenim dicit, Non vos me elegistis, sed ego elegi vos.

Per quam maxima et pretiosa nobis promissa donavit.] Per quam, per cognitionem ejus dicit, quia quanto quis perfectius Deum cognoscit, tanto altius promissorum ejus magnitudinem sentit.

Ut per hæc efficiamini divinæ consortes naturæ.] Mutat repente personam, et qui prius de se suisque dixerat, Pretiosa nobis promissa donavit, conversus extemplo ad eos quibus loquebatur, Ut per hæc, inquit, efficiamini divinæ consortes naturæ. Quod non fortuitu, sed providenter agit. Ideo (inquit) Dominus nobis, qui natura Judæi, qui sub lege sumus nati, qui magisterio ipsius etiam corporaliter imbuti, omnia divinæ virtutis suæ secreta reseravit, ideo nobis suis videlicet discipulis maxima et pretiosa Spiritus sui promissa donavit, ut per hæc etiam vos qui ex gentibus estis, qui eum corporaliter videre nequivistis, divinæ suæ naturæ donaret esse participes, nobis scilicet vos quæ ab ipso audivimus docentibus, vos per ejus mysteria consecrantibus.

Unde rectissime quod supra ait, Gratia vobis et pax adimpleatur in agnitione Domini nostri Jesu Christi, quomodo omnia nobis divinæ virtutis suæ quæ ad vitam et pietatem donata sunt, potest ita dictum accipi: gratia vobis et pax in eo adimpleatur, ut sic cognoscatis Dominum nostrum Jesum Christum, etiam vos, sicut nobis per illum omnia divinæ virtutis suæ promissa vel munera, quæ ad vitam et pietatem ducunt, donata sunt. Ut sicut nos promissa ab illo dona vel accepimus, vel accepturos nos esse sine ulla dubietate confidimus, ita etiam vos credentes de donis ejus non existatis dubii.

Fugientes ejus, quæ in mundo est, concupiscentiæ corruptionem.] Bene dicit, concupiscentiam mundi habere corruptionem, ideoque fugiendam esse, juxta eum qui dixit, Quasi a facie colubri fuge peccata, quia est et incorruptibilis concupiscentia, de qua canitur: Concupivit et defecit anima mea in atria Domini. De qua etiam in libro Sapientiæ per figuram locutionis quæ Græce κλίμαξ, Latine gradatio vocatur, pulcherrime refertur: Initium (inquit) sapientiæ, verissima est disciplinæ concupiscentia. Cura ergo disciplinæ dilectio est, et dilectio custodia legum illius est. Custoditio autem legum, consummatio incorruptionis est. Incorruptio autem facit esse proximum Deo. Concupiscentia itaque sapientiæ deducit ad regnum perpetuum.

Vos autem curam omnem inferentes, ministrate in fide vestra virtutem.] Virtutem hoc loco non pro fortitudine ac miraculis, sed pro conversatione bona posuit; quæ fidei recte jungenda est, ne sine operibus otiosa sit et mortua: in quo recte omnem curam subinferri præcepit, quia qui mollis et dissolutus est in opere suo, frater est sua opera destruentis.

In virtute autem scientia.] Juxta illud Esaiæ: Discite bene facere, quærite judicium.

In scientia autem abstinentiam.] Ut cum bona facere didicerint, mox a malis abstineant, ne in vacuum sci-

entia cœlestium cadat, si se ab illecebris terrestribus quis continere neglexerit.

In abstinentia autem patientiam.] Abstinentiam necesse est semper, ut patientia comitetur: ut quicunque a voluptatibus mundi se continere didicit, ejus quoque adversa corde firmo sustineat, a dextris videlicet et a sinistris per arma justitiæ munitus.

In patientia autem pietatem.] Ut erga eos quos patienter tolerat, etiam pius existat, juxta illud Apostoli Pauli: Caritas patiens est, benigna est.

In pietate autem amorem fraternitatis.] Ut non alterius rei intuitu pietatis opera suis quisque adversariis impendat, nisi fraternæ tantum dilectionis. Hoc videlicet tota in tentatione procurans, ut quos docendo solum vel redarguendo nequit, ad affectum pietatis orando vel bene faciendo convertat.

In amore autem fraternitatis, caritatem.] Caritatem hoc loco appellat specialiter eam, qua Conditorem diligimus: quæ proficientibus virtutum gradibus, merito amori fraternitatis adjungitur, quia nec Deus sine proximo, nec sine Deo proximus perfecte valet amari. Et quidem Dei amor excellentior est amore proximorum: quia illos sicut nos, Deum vero ex toto corde, tota anima, tota virtute diligere jubemur: sed tamen consuetudine amoris fraterni oportet nos ad amorem Conditoris ascendere. Qui enim non diligit fratrem suum quem videt, Deum quem non videt quomodo potest diligere?

Hæc enim omnia si vobiscum adsint et superent, non vacuos, &c.] Si superent, dixit, si adversum bella vitiorum potiori virtute prævaluerint.

Cui enim non præsto sunt hæc, cæcus est, &c.] Oculus scientiam, manus operationem designat. Cæcus est autem et manu tentans, qui scientiam rectæ operationis non habens, quicquid sibi rectum videtur operatur, et lumen veritatis ignorans quasi manum ad opus quod non videt extendit, gressus in iter quod non prævidet

attollit, ideoque repente miser in ruinam perditionis, quam præscire nequibat, incidit. Talis autem est omnis, cui non præsto sunt hæc quæ Petrus loquitur, quia per incrementa virtutum spiritualium ad consortium divinitatis pervenire nos conveniat. At contra Salomon sapientem monens auditorem: Et palpebræ (inquit) tuæ præcedant gressus tuos. Quod est patenter suggerere, ut in cunctis actibus nostris qui nos finis sequatur, sedula intentione prævidere curemus, quid secundum Dei voluntatem, quid aliter agatur solerter exploremus.

Quapropter, fratres, magis satagite ut per bona opera certam vestram vocationem et electionem faciatis.] Multi sunt vocati, pauci vero electi. Certa est vocatio cunctorum qui ad fidem veniunt: qui vero fidei sacramentis quæ perceperunt bona quoque opera perseveranter adjungunt, isti suam vocationem et electionem certam intuentibus faciunt. Sicut e contra, qui post vocationem ad crimina revertuntur, cum in his ex hac vita migraverint, certum jam omnibus, quia reprobi sunt, reddunt.

Hæc enim facientes, non peccabitis aliquando.] De majoribus peccatis dicit, quæ quicunque egerit, non habet hæreditatem in regno Christi et Dei, et a quibus omnis qui supradictis virtutibus se manciparit, immunis Domino permanet. Alioquin sunt peccata minora, de quibus scriptum est: Quia non est homo justus in terra, qui faciat bonum; et non justificabitur in conspectu tuo omnis vivens.

Sic enim abundanter ministrabitur vobis introitus in æternum regnum, &c.] Huic loco convenit illud Ezechielis prophetæ, ubi de ædificio in monte constituto loquens ait: Et in octo gradibus ascensus ejus. Et hic enim beatus Petrus octo virtutum gradus enumerat, quibus fugientes mundialis concupiscentiæ corruptionem ad habitationem regni cælestis ascendere debemus, fidem scilicet, virtutem, scientiam, abstinentiam, pa-

tientiam, pietatem, amorem fraternitatis, et caritatem. De quibus nimirum gradibus Psalmista dicit: Ascensus in corde ejus disposuit; et cætera usque dum ait, Ambulabunt de virtute in virtutem, videbitur Deus eorum in Sion.

Propter quod incipiam vos semper commonere de his, &c.] Quare vult illos semper commonere de bonis operibus, quos habere scientiam dicit, et de præsentia veritatis esse confirmatos? Nisi forte ob hoc, ut scientiam quam norunt operibus exerceant, et veritatem cujus præsentia confirmati sunt, fixa mente custodiant, ne quando per magistros erroris excidant a simplicitate et castitate fidei; de quibus videlicet magistris in processu epistolæ plura loquitur. Concinit autem huic sententia beati Joannis, qua dicit: Non scripsimus vobis quasi ignorantibus veritatem, sed quasi scientibus eam. Ideo autem scientibus veritatem scribunt, et commonent eos apostoli, ut quod sciunt, observent. Unde et Joannes loquens post pauca subjungit: Vos quod audistis ab initio, in vobis permaneat.

Justum autem arbitror quamdiu sum in hoc tabernaculo, &c.] Tabernaculo solemus in itinere vel in bello uti, et ideo se recte fideles, quamdiu sunt in corpore, et peregrinantur a Domino, in tabernaculis esse testantur, in quibus iter hujus vitæ peragant, et contra adversarios veritatis certamen agant.

Certus quod velox est depositio tabernaculi mei.] Pulcherrime beatus Petrus obitum suum non mortem, sed depositionem tabernaculi sui dicit, quia nimirum sic est perfectus Dei famulis carnis retinacula exuere, sicut viatoribus confecto itinere domum propriam pro habitatione tabernaculi adire, sicut positis in expeditione fugato hoste vel prostrato ad patriam redire. Solam namque sibi domum propriam, solum municipatum, solam patriam norunt in cœlis. De qua et Apostolus Paulus: Scimus, inquit, si terrestris domus nostra hujus habitationis dissolvatur, quod ædificationem ex

Deo habemus, domum non manufactam, æternam in cœlis.

Non enim indoctas fabulas secuti, &c.] Hic paganos simul et hæreticos tangit, quorum primi quicquid eos delectabat, deos appellare non timuerunt; secundi, acceptis Dei veri mysteriis, de cætero non divinis Scripturis attendere, sed ad suum potius sensum erroneum has male interpretando transferre studuerunt.

Et hanc vocem nos audivimus de cælo allatam, &c.] Quidam hanc epistolam negant a beato Petro apostolo esse conscriptam; qui si hunc versiculum solertius attenderent, et hoc quod sequitur, Cum essemus cum illo in monte sancto, nequaquam de epistolæ hujus auctore dubitarent. Constat enim juxta fidem evangeliorum, quia præfatam vocem sursum Domino in monte clarificato idem Petrus cum Jacobo et Joanne coapostolis suis audivit.

Et habemus firmiorem propheticum sermonem.] Illum videlicet, quo ex persona Mediatoris Dei et hominum dicitur: Dominus dixit ad me, Filius meus es tu, ego hodie genui te. Si enim quispiam (inquit) nostro testimonio discredendum putaverit, quod in secreto gloriam Redemptoris nostri conspeximus divinam, quod vocem Patris ad eum factam audierimus, certe sermoni prophetico nemo contradicere, nullus de hoc ambigere audebit, quem divinis Scripturis jam olim insertum omnes verum esse testantur.

Cui bene facitis, attendentes, quasi lucernæ lucenti in caliginoso loco, &c.] Ordo sensus est: Cui attendentes quasi lucernæ lucenti in caliginoso loco, bene facitis. In hujus etenim seculi nocte tenebrosis tentationibus plena, ubi difficile quisquam invenitur qui non offendat, quid essemus si lucernam prophetici sermonis non haberemus? Sed numquid lucerna semper erit necessaria? Non utique. Donec (inquit) dies lucescat. Mane enim adstabo et contemplabor. Ad lucernam interim nocturnam pertinet quod filii Dei sumus, et nondum

apparuit quid erimus. Et in comparatione quidem impiorum, dies sumus, Paulo dicente: Fuistis aliquando tenebræ, nunc autem lux in Domino. Sed si comparemur illi vitæ in qua futuri sumus, adhuc nox sumus, et lucerna indigemus.

Et lucifer oriatur in cordibus vestris.] Quis est lucifer iste? Si Dominum dicas, parum est. Lucifer ipse, clarus noster intellectus est. Ipse enim oritur in cordibus nostris, ipse illustrabitur, ipse manifestabitur. Dilectio erit qualem nunc optamus, et quoniam non est suspiramus, et qualis erit, singuli in singulis videbimus, quomodo nunc facies nostras alterutrum videmus.

Hoc primum intelligentes, quod omnis prophetia Scripturæ, &c.] Pendet hic versiculus ex eo quod superius ait: Cui bene facitis, attendentes: qui enim prophetarum verba attendentes bene utique faciunt, ut per hæc lucem habere possint scientiæ, hoc primum intelligere debent; quia nullus prophetarum sanctorum propria sua interpretatione populis dogmata vitæ prædicarit, sed quæ a Domino didicerant, hæc suis auditoribus agenda commendabant: quæque in secreto cœlestia arcana perceperat, hæc simpliciter vel loquendo vel scribendo Dei plebi tradebant: et non sicut gentium divini, qui quæ ipsi de corde suo finxerant, hæc turbis deceptorum, quasi divini oraculi consulta proferebant. Sicut ergo prophetæ non sua propria sed Dei verba scribebant, ita et lector eorum non sua propria interpretatione potest uti, ne a sensu veritatis exorbitet, sed hoc omnimodis debet attendere, quomodo sua verba voluerit intelligi ipse qui scripsit.

Non enim voluntate humana allata est aliquando prophetia, &c.] Semper futura posse prædicere, sed ipse Spiritus eorum corda quando voluit implevit, ita etiam potestatis eorum non erat, ut quæcunque vellent docerent, sed quæ Spiritu illustrati didicerant, ea sola dicebant. Hæc ideo dicimus, ne quis ad libitum suum Scripturas exponere audeat. Ridicule quidam hæc beati Petri verba interpretatus est, dicens, quod sicut fistula flatum oris humani, ut resonet, accipit: nec sonum tamen ipsa quem ministrat, quia insensibilis naturæ est, intelligere valet: ita prophetæ Dei Spiritu inspirati, ea quæ idem Spiritus vellet ore proferrent, nec tamen ea quæ dicerent ipsi mente tenerent, juxta illud Maronis, Dat sine mente sonum: quod impudentissimi erroris esse palam claret. Quomodo enim audientibus tam sana vivendi consilia darent, si insanis similes ipsi quæ loquerentur nescirent? Quare videntes appellantur prophetæ? Qua ratione scriptum est, Verbum quod vidit Esaias, aut aliquis aliquis propheta; nisi quia in occulto visionum cœlestium lucidissimo mentis intuitu cognoscebant arcana, quæ foras suis auditoribus palam verbis quibuscunque vellent efferrent?

IN CAP. II. Fuerunt vero et pseudoprophetæ in populo, &c.] Quæ secta Latine, Græce dicitur hæresis, cum quis stulta obstinatione errorum quem semel cæpit, semper sectari nullatenus cessat. Quod hæreticorum proprium esse quis nesciat?

Et eum qui emit eos Dominum negant, &c.] De hoc emptore et Paulus ait, Empti enim estis pretio magno, glorificate et portate Deum in corpore vestro. Merito autem sibi celerem perditionem superducunt, qui Redemptorem suum negantes, hunc recte confitendo glorificare, et bene faciendo suo in corpore ferre detrectant: quod omnes faciunt hæretici: nam et Arrius, qui Redemptorem nostrum in divinitate Patre minorem dicit: et Photinus, qui dicit, Christus homo est, Deus non est: et Manichæus, qui dicit, Christus Deus tantum est; homo verus non est: et Ebion, qui dicit, Christus ante Mariam non erat, ex ipsa originem sumpsit: et Apollinaris, qui dicit, Christus tantum Deus et caro est, animam rationalem nunquam suscepit: et Pelagius, qui dicit, Christus Redemptor parvulorum in baptismo non est, quia sine iniquitatibus concepti, et sine delictis a matre sua geniti, nullum prorsus habent peccatum quod sibi debeat dimitti, ideoque Christus non est Salvator omnium electorum; et cæteri cum his hæretici Dominum profecto, qui emit eos pretio sanguinis sui, negant, quia illum non qualem veritas ostendit, sed qualem ipsi sibi fingunt prædicant. Et propterea a Redemptore alieni facti, nihil certius quam foveam perditionis expectant.

Et multi sequentur eorum luxurias, &c.] Via veritatis blasphemabitur per hæreticos non solum in eis quos suæ hæresi eductos associant, sed in eis quoque quos per impurissima sua facta et sacrificia, vel mysteria execranda quæ faciunt, in odium Christiani nominis concitant, existimantibus imperitis omnes Christianos hujusmodi flagitiis esse mancipatos. Qualibus dicit Scriptura: Per vos nomen meum blasphematur in gentibus.

Quibus judicium jam olim non cessat.] Cum jam olim, præteritum tempus significet, non cessat autem verbum præsentis temporis sit: non aliud intelligendum videtur, nisi quia jam olim cæpit judicium perditionis impiorum; quod eos præsentialiter semper excruciat, nullo unquam fine cessabit.

Si enim Deus angelis peccantibus non pepercit.] Multi enim hic versiculi uno fine clauduntur, Novit Dominus pios de tentatione eripere. Si enim, inquit, Deus angelis peccantibus non pepercit, sed eos inferni traditos pœnis ad majores in die judicii servat cruciatus; si originalem mundum propter scelera diluvio perdens, Noe justum servavit; si Sodomorum flagitia puniens, Loth justitiæ cultorem ab injustis eruit; constat pro certo quia novit Dominus pios de tentatione eripere, iniquos vero in diem judicii cruciandos reservare. Et notandum in eo quod ait, Deum angelis peccantibus non pepercisse, quia ipsi mali angeli non a Deo conditi mali, sed peccando facti sunt mali.

Sed rudentibus inferni detractos in tartarum tradidit,



&c.] Hunc versiculum alia translatio sic habet, Sed carceribus caliginis inferi retrudens, tradidit in judicio Ostendit ergo adhuc angelis puniendos reservari. apostatis ultimi judicii pœnam deberi, de qua Dominus dicit, Ite in ignem æternum qui paratus est diabolo et angelis ejus: quamvis jam pænaliter hunc infernum, hoc est inferiorem caliginosum aerem, tanquam carcerem acceperint. Quantum enim ad sublimitatem cœli, jam hujus aeris spatium dici infernus potest, sic et quantum ad ejusdem aeris altitudinem, terra quæ inferius jacet, infernus intelligi potest et profundus. Rudentes autem inferni appellat ipsam superbiæ jactantiam; qua angeli ejus spiritus contra Conditorem intumuit. Rudentes quippe dicuntur funes, quibus nautæ vela suspendunt, ut flante aura portus tranquillitatem relinquant, seseque ambiguis semper ponti fluctibus credant. Quibus convenienter rudentibus immundorum spirituum conamina comparantur, qui mox ut flatu superbiæ impulsi, se adversus Conditorem erexerunt, ipsis elationis suæ conatibus in abyssi profunda sunt rapti. Quidam codices habent, Sed rugientibus inferni detractos in tartarum tradidit: quod vocem vel supernæ elationis, vel ejulatus in pœnis significat. Rugiunt namque fere, cum vel famem vel quid aliud patiuntur, propter nimietatem elationis ferre non valentes, si quid eis adversitatis occurrerit.

Et originali mundo non pepercit.] Idem ipse mundus est, in quo nunc humanum genus habitat, quem inhabitaverunt hi qui ante diluvium fuerunt. Sed tamen recte originalis mundus ille, quasi alius dicitur: quia sicut in consequentibus hujus epistolæ scriptum continetur, ille tunc mundus aqua inundatus periit, et cœlis videlicet qui erant prius, id est, cunctis aeris hujus turbulenti spatiis aquarum accrescentium altitudine consumptis, terra quoque in alteram faciem excedentibus aquis immutata. Nam etsi montes aliqui atque convalles ab initio facti creduntur, non tamen

tanti quanti nunc in orbe cernuntur universo. Quod negari forte potuisset, si non etiam nunc omnibus annis terrarum faciem cerneremus aquarum subversione mutatam. Quod tanto magis tunc fuisse factum creditur, quanto major ac diuturnior aquarum impetus terram obsidens alluebat.

Sed octavum Noe justitiæ præconem custodivit, &c.] Constat omnibus quia Noe decima ab Adam generatione natus est, sed octavum eum nominat, quia octo homines diluvium evaserunt, e quibus ille unus erat. Idcirco autem octavi numeri facit mentionem, ut occulte insinuet, quia tempus diluvii discrimen significet examinis ultimi, quando, damnatis omnibus reprobis, omnes justi gloriam vitæ perpetis accipient. Sex etenim sunt præsentis seculi ætates, septima etiam nunc agitur ætas, in illa vita ubi animæ sanctorum sabbato felici, id est, requie perfruuntur æterna, octava est ventura tempore resurrectionis omnium et universalis judicii. Justitiæ autem præconem Noe cognominat, quia justitiæ opera faciens cunctis intuentibus, qualiter coram Domino vivendum esset, ostendit. Neque enim verbo quempiam docere reperitur, quippe, cujus nec unus sermo reperitur ad Deum prolatus vel hominem, sed quod maximæ virtutis est, in tota arcæ fabrica, in adventu diluvii, in sequentis ævi primordiis, ore quidem silente, sed cordis devotione promptissima justis obtemperare cœlestibus.

Et civitates Sodomorum et Gomorreorum, &c.] Quia civitates impiorum in cinerem redactas asserit, dupliciter intelligi debet. Quia et primo per incendium eas cum adjacentibus terris in cinerem redegit, et cum loca incendii postmodum mortui maris undis contexerit, servare adhuc voluit, circumpositam regionem priscæ speciem pænæ. Nascuntur enim poma pulcherrima, quæ et edendi cupiditatem spectantibus generant. Si carpas, fatiscunt, ac resolvuntur in cinerem, fumumque excitant, quasi adhuc ardeant. Unde in libro Sapientiæ

dicitur: Hæc justum a pereuntibus impiis liberavit fugientem descendente igne in Pentapolim. Cujus in testimonium nequitiæ fumigabunda constat deserta terra, et in certo tempore fructus habentes arbores. Subauditur, Et ipsæ fumigabundæ constant desertæ. Et hoc est quod hic quoque subjungitur,

Exemplum eorum qui impie acturi sunt ponens.] Nam et ignis qui Sodomitas semel puniit, ostendit patenter quod impii sint sine fine passuri. Et quod terra eorum fumigabunda constat, quod fructus ejus pulcherrimi cinerem habent intus et fœtorem, aperte omnibus seculis innuit, quia delectatio carnalis, etsi stultorum mentibus ad præsens arrideat, nihil tamen in invisibilibus nisi incendium sibi reservat, nisi ut fumus tormentorum ejus in secula seculorum ascendat.

Et justum Loth oppressum, &c.] Cruciabant quidem sanctum virum iniqua proximorum facta pariter et verba, quæ quotidie cernens nullatenus corrigere valebat, sed tamen ipse tam circumspecte se gerebat, ut nec visis eorum flagitiis, nec auditis in aliquo castæ suæ mentis fuscaret intuitum, sed indefessa intentione cœptis suæ justitiæ insistebat actibus. Vel certe aspectu et auditu justus erat, quia nihil in eo præsentes nisi justitiæ opera cernebant et audiebant eloquia, nihil fama de illo per absentes, nisi quod ad justitiam pertineret vulgabat: ad exemplum beati Job, qui ait, Auris audiens beatificabat me, et oculus videns testimonium reddebat mihi. Et notandum quod beatus Petrus in hoc loco Dominici magisterii sequitur exemplum. Et ipse enim Dominus in evangelio de die judicii loquens, subitaneum vel diluvii vel ignis Sodomitici adventum ad memoriam deducit, ubi justi liberati, reprobi autem sint inopinatæ perditionis laqueo comprehensi. Sed et alio loco cum discipulorum animos a fastu elationis compescere curaret, angelici casus illis proponit exemplum, Videbam, inquiens, Satanam quasi fulgur de cœlo cadentem.

Novit Dominus pios de tentatione eripere, &c.] Iniquos dicit in diem judicii cruciandos reservari, non quia etiam ante diem judicii soluti corpore pœnas luant pro meritis, sed quia graviora eos in judicio tormenta expectent quando et in corpore recepto punientur, qui nunc in anima sola cruciantur. Unde et Dominus his quæ verbum evangelii recipere noluerunt, civitatibus exprobrans, ita conclusit: Remissius erit terræ Sodomorum in die judicii, quam vobis.

Magis autem eos qui post carnem in concupiscentia immunditiæ ambulant.] Fornicatores dicit, qui pro reatu suæ corruptionis majora in judicio quam generales iniqui tormenta patientur.

Dominationemque contemnunt, audaces, sibi placentes.] Superbos dicit et arrogantes, qui et ipsi graviora generalibus sint supplicia luituri.

Sectas non metuunt introducere, blasphemantes.] Hæreticos dicit, qui blasphemantes fidem vel vitam orthodoxorum, sectas sui nominis, id est, hæreses inducunt: qui et ipsi cum prioribus audiant, quia fortioribus fortior instat cruciatio.

Ubi angeli fortitudine et virtute cum sint majores, non portant adversum se execrabile judicium.] Quod ait, Ubi, significat in eo quod dominationem contemnunt, quod audaces, quod sibi placentes sunt, quod hæreses, id est, sectas faciunt, quod blasphemant. Hæc namque faciendo, angeli dæmonia fieri, ac pænas suæ superbiæ solvere meruerunt. Neque enim spiritualis eorum natura patiebatur concupiscentiæ carnalis obscænitate pollui. Nisi forte cum ad hanc homines illiciunt, pro ea quoque illos sicut et pro cæteris quæ hominibus mala agenda persuadent, judicandos esse significat.

Hi vero velut irrationabilia pecora naturaliter, &c.] Sicut irrationabilibus animantibus naturale est, causa pabuli sæpius in captionem et perniciem ignoranter incidere; ita hæretici comparati jumentis insipientibus, ob appetitum suæ corruptionis explendum, incorrup-

VOL. XII.

tam sanamque Catholicæ ecclesiæ doctrinam blasphemantes ac vitam, sempiternæ sibi perditionis laqueos impia temeritate nectunt. Quales extitisse hæreticos ipsis apostolorum temporibus, Simonianos, Menandrianos, Basilidianos, Nicolaitas, Ebionitas, Marcionistas, et Cerdonianos, pluresque alios historia ecclesiastica refert. De quibus recte cum dixisset, Blasphemantes in corruptione sua peribunt, adjunxit:

Percipientes mercedem injustitiæ.] Mercedem namque injustitiæ pænam dicit, quam opera injustitiæ merentur; maxime in eis, qui cum ipsi corruptioni carnis serviant, nihilominus conversationem eorum qui caste vivunt blasphemant, cum ipsi vesanis teneantur erroribus, eis qui sanum sapiunt, detrahere non cessant.

Voluptatem existimantes diei delicias coinquinationis et maculæ.] Voluptas et in bono accipitur et in malo. In bono quidem, sicut paradisus voluptatis dicitur, et sicut in Psalmo canitur, Et torrente voluptatis tuæ potabis eos. In malo autem, ut Salomon ait: Adolescentia enim et voluptas vana sunt. Sed et indifferenter accipitur, juxta hoc quod Sara dicebat: Postquam senui et dominus meus vetulus est, voluptati operam Voluptas ergo bona, recte diei vocatur, qua sancti quique delectantur in Domino. Voluptas autem mala noctis est, cum reprobi ad perficienda opera tenebrarum perverse delectantur. Bene ergo dicit de injustis, quod voluptatem existiment diei, delicias coinquinationis et maculæ, quia multi in tantum socordes, perversi et inverecundi existunt, ut cum deliciis impurissimis vacent et execrandissimis, has tamen ipsi optimas et quasi lucifluas judicent. Quidam primum hujus versiculi verbum præcedenti versui jungunt, ita legentes, Percipientes mercedem injustitiæ voluptatem, et exponunt juxta illud Apostoli Pauli: Tradidit illos Deus in desideria cordis eorum in immunditiam, ut contumeliis afficiant corpora sua in semetipsis. post, Turpitudinem operantes, mercedem quam oportuit

crroris sui in semetipsis recipientes. Et sicut non probaverunt Deum habere in notitiam, tradidit eos Deus in reprobum sensum, ut faciant quæ non conveniunt. Sed nos distinctionem quam in beati Papæ Gregorii opusculis invenimus, sequendam esse putavimus.

Pellicientes animas instabiles.] Pellices appellari solent meretrices, sumpto vocabulo a pollutione, vel a pellis suæ formositate qua incautos illiciunt. Pelliciunt ergo animas instabiles, qui eas male docendo erroneis variorum dogmatum sectis quasi construprantium luxibus subdunt.

Secuti viam Balaam ex Bosor, &c.] Plerumque hæretici tam stulta dogmata, tam execranda proferunt sacramenta, ut etiam hebetum sensus, et paganorum, et qui ratione divinæ cognitionis omnimodis carent, illorum detestentur insaniam, illorum distorta et Deo contraria itinere sanius sapiendo redarguat. Et quod pejus, quia frequentius est, nonnunquam multi catholici in tantum mercedem amant iniquitatis, ut etiam docti ab indoctis, a laicis clerici merito lacerentur: qui jure comparantur prophetæ, qui verbis asinæ contra naturam loquentis corripitur, nec tamen a proposito pravi itineris retardatur. Quibus etiam aptissime nomen congruit civitatis de qua Balaam venisse perhibetur; Bosor namque carneus, sive in tribulatione dicitur. Neque alia magis causa luxuriosis existit verbum veritatis amore pecuniæ vel desideriorum temporalium adulterare, quam quod carnis se concupiscentiæ mancipaverunt, indigni nimirum apostolica laude, qua veros fideles glorificans ait: Vos autem, fratres, non estis in carne, sed in spiritu. Unde et in tribulatione sunt positi, non quidem ea qua pro Domino ipsi patiuntur, sed in illa potius qua animos infirmorum perversis operum suorum exemplis, ne ad salutem exsurgere vel resipiscere possint, opprimunt. Sed et nomen ipsius Balaam, qui vanus populus sive præcipitans eos interpretatur, talibus convenit. Qui enim agnitam veritatis viam sponte ipsi deserunt, quid nisi vanus sunt populus? quid nisi in præcipitium suos mittunt auditores, quibus non salutaria quæ corrigant, sed quæ illos delectent, erronea prædicant? De quibus bene subditur,

Hi sunt fontes sine aqua, &c.] Hos versiculos sanctus Hieronymus in libro contra Jovinianum ponens ita explanat: Nonne tibi videtur pinxisse apostolus novam imperitiæ factionem? aperiunt enim quasi fontes scientiam, quia quem non habent doctrinarum promittunt imbrem, velut nubes prophetiæ ad quas perveniat veritas Dei, et turbinibus exagitantur dæmonum atque vitiorum. Loquuntur grandia, et totus eorum sermo superbia est. Immundus est autem omnis qui exaltat cor suum, ut qui paululum refugerint a peccatis, ad suum revertantur errorem, et studeant luxuriæ ciborum carnisque deliciis. Quis enim non libenter audiat, Manducemus et bibamus, et in æternum regnabimus? Sapientes et prudentes, pravos vocant eos qui dulces sunt in sermone.

Contigit enim eis illud veri proverbii, Canis reversus ad vomitum suum, &c.] Verum hoc esse proverbium dicit, quia de Proverbiis Salomonis testimonium assumit, quod ibi cum expositione positum est: Sicut canis, inquit, qui revertitur ad vomitum suum, ita stultus qui iterat stultitiam suam. Et addidit de suo, Et sus lota in volutabro luti. Canis ergo cum vomit, profecto cibum qui pectus deprimebat projicit. Sed cum ad vomitum revertitur, unde levigatus fuerat, eo rursus oneratur. Et qui admissa plangunt, profecto nequitiam, de qua male satiati fuerant, et quæ mentis intima deprimebat, confitendo projiciunt: quam dum post confessionem repetunt, resumunt. Sus vero in volutabro luti dum lavatur, sordidior redditur. Et qui admissum plangit, nec tamen deserit, pænæ graviori se subjicit, quia et ipsam quam flendo impetrare potuit, veniam

contemnit, et quasi in lutosa aqua semetipsum voluit, quia dum fletibus suis vitæ munditiam subtrahit, ante Dei oculos sordidas ipsas etiam lacrymas facit.

IN CAP. III. Hanc ecce vobis, carissimi, secundam scribo epistolam, in quibus, &c.] In quibus, in epistolis dicit, sive in eis ad quos epistolas scribit.

Venient in novissimis diebus, in deceptione, illusores.] Illudentes, videlicet fidei, et spei Christianorum, quod tempus sibi resurrectionis futurum frustra promittant.

Juxta proprias concupiscentias ambulantes, &c.] Apostolus Paulus scribens ad Thessalonicenses, Rogo, inquit, vos per adventum Domini nostri Jesu Christi, et nostræ congregationis in ipsum, ut non cito moveamini a vestro sensu, neque terreamini, neque per spiritum, neque per sermonem, neque per epistolam tanquam per nos missam, quasi instet dies Domini. Reprehendit ergo beatus Petrus, et illusores nuncupat eos, qui adventum Domini et promissa tardare asseverant: coercet Paulus eos qui diem Domini instare autumant. Unde constat omnibus qui diligunt adventum ejus, mentem in hac opinatione temperantius cohibendam, ut neque vicinum, citiusque adventurum eundem diem Domini, neque rursus tardius adventare suspicemur, sed hoc solum seduli procuremus, ut sive ocius sive sero veniens, paratos nos possit invenire dum venerit.

Latet enim eos hoc volentes, quod cœli erant prius et terra, de aqua, &c.] Terra de aqua consistit, qua in principio creaturarum dixit Deus, Congregentur aquæ in congregatione una, et appareat arida: et factum est sic. Eadem per aquam consistit Dei verbo, quia divina dispensatione venis aquarum tota intrinsecus plena est, sicut corpus animantium venis sanguinis redundare conspicimus, ne videlicet ariditate deficeret, si aquarum irrigatio cessaret. Denique videmus æstatis fervore terras absumpto humore flaccescentes, et mox in pulverem quem projicit ventus esse conversas. Alia

editio habet, Cœli erant olim de aqua et per aquam constituti. Significat autem aerem istum humidum et turbidum. Hunc etenim Scriptura cœlum, et aliquando cœlos appellare consuevit. Unde scriptum est, Milvus in cœlo cognovit tempus suum.

Per quæ ille tunc mundus aqua inundatus periit.] Per quæ ille tunc, per cœlos et terram dicit, quæ prius nominaverat. Per hæc enim perdita, mundus qui in his constiterat periit. Nam superiores mundi partes diluvium minime tangebat. Periit ergo terra, quia submersa et cooperta aquis non solum tanto tempore insitum sibi fructificandi statum perdidit, sed etiam, sicut supra docuimus, dissimilem plerisque in locis ab ea quam primo acceperat faciem recepit. Perierunt et cœli secundum quantitatem et spatia aeris hujus. crevit enim aqua, ut sanctus Augustinus ait, et totam istam capacitatem ubi aves volitant occupavit. Ac sic utique cœli perierunt propinqui terris, secundum quod Sunt autem (inquit) et cœli cœlodicuntur aves cœli. rum superiores in firmamento, sed utrum et ipsi perituri sint igni, an hi soli qui etiam diluvio perierunt, disceptatio est aliquando scrupulosior inter doctos.

Cæli autem qui nunc sunt et terra, &c.] Patet ergo sententia beati Petri, quia illam terram et illos cœlos qui diluvio perierunt, et post diluvium repositi sunt, igni ultimo perdendos asseverat.

Unum vero hoc non lateat vos, carissimi, quia unus dies apud Dominum, &c.] Quidam hanc sententiam ita intelligendam putant, quasi dies judicii tantam habeat longitudinem, quantam mille annorum spatium, non considerantes quia non ait simpliciter, erit unus dies sicut mille anni, sed, Unus, inquit, dies apud Dominum sicut mille anni. Quia nimirum in cognitione divinæ virtutis, et præterita, et futura, et præsentia æqualiter constant. Et quæ longa nobis et quæ brevia videntur temporum curricula, æqualis utique sunt spatii apud Conditorem temporum: juxta illud Psalmistæ, Quoniam mille anni

ante oculos tuos, sicut dies hesterna, que præteriit, et sicut custodia in nocte, quæ pro nihilo habentur, anni eorum erunt. Sicut enim constat quia Psalmista mille annos non diei futuro judicii, sed diei hesterno qui præteriit, ante oculos Conditoris adæquat, imo omnes annos nostros, id est seculi hujus omne tempus custodiæ noctis unius, quæ est quarta pars noctis, assimilat, ita beatus Petrus quasi unumquemque diem seculi præsentis mille annis et mille annos unicuique diei apud Dominum æquiparat, id est ejusdem mensuræ asseverat. Quia videlicet omnia, et parva et magna, æqualiter ipse conspicit. Et quidem Petrus si hoc de die judicii vellet tantum intelligi, quod vere tantæ esset longitudinis quantæ sunt mille anni nostri, poterat utique apertius suam indicare sententiam, neque opus esset addere, apud Dominum: quia ille dies ultimus si tantæ esset longitudinis, etiam hominibus cunctis ubi advenisset appareret. Ideo autem hæc apostolus commemorat, ut convincat eos quos dicere præmiserat, Ubi est promissio aut adventus ejus? ostendens Dominum nequaquam oblitum suæ promissionis aut adventus, ad judicandum vivos et mortuos. Sed cum ita unumquemque diem seculi nostri æterna sua memoria complectatur, ut annorum mille circuitus; ita mille annos ut unius diei spatium sine labore circumspiciat, manifeste intelligendum, quod ipsorum quoque dierum et annorum omnium finem certissime noverit, et absque ulla dubietate hoc quoque prænoverit, quando adventus ipsius claritas revelanda, quando promissa sint sanctis præmia red-Unde et recte subjungitur, denda.

Non tardat Dominus promissionem suam, &c.] Qui ergo omnia novit tempora novissima et antiqua non tardat promissionem suam, sed hanc utique in tempore quod ante omnia tempora futura prædestinavit ostendit. Ideoque adhuc differt, ut electorum prius summa, quam cum Patre ante secula decrevit, adimpleatur. Unde et in Apocalypsi animæ martyrum qui diem judicii et

resurrectionis ejus adventare sitiebant, audierunt, ut requiescerent tempus adhuc modicum, donec impleretur conservorum et fratrum eorum numerus. autem præfatam beati Petri sententiam ita intelligunt. quasi diceret diem judicii tantæ longitudininis futuram, quantæ mille sunt anni; hoc ad causam referunt, quod necesse sit eos qui cum peccatis aliquibus de corpore exeunt, et tamen ad electorum sortem prædestinati sunt, tanto tempore per ignem purgari, et sic demum remissis omnibus peccatis ad vitam venire. Sed hi non vident, quantæ sit impudentiæ credere, quod tantus perfectorum et justorum cœtus receptis in ictu oculi corporibus beatis et immortalibus, per mille annorum spatia debeat in aere vel in terra finem expectare judicii, et tunc demum præparatis ad integrum sociis diu exoptatam audire sententiam, Venite, benedicti Patris mei, percipite regnum.

Adveniet autem dies Domini ut fur, &c.] Illos proculdubio cœlos dicit qui in diluvio transierunt, hoc est aerem hunc terræ proximum, qui igni perdendus est, tantum (ut recte creditur) spatii tenentem, quantum aqua diluvii tenebat. Alioquin si quis cœlos superiores, ubi sol et luna et astra sunt posita, transituros asseverat, quo modo vult illam Domini sententiam intelligere qua dicitur, Tunc sol obscurabitur, et luna non dabit lumen suum, et stellæ cadent de cœlo? Si enim locus siderum transierit, id est, cœlum, qua ratione potest dici in eadem die Domini, et sidera vel obscurari vel cadere, et ipsorum siderum locum in quo fixa tenentur, igne absumente transisse?

Elementa vero calore solventur.] Quatuor sunt elementa, quibus mundus iste consistit: ignis, aer, aqua, et terra: quæ cuncta ignis ille maximus absumet. Nec tamen cuncta in tantum consumet, ut funditus non sint, sed duo in tantum consumet, duo vero in meliorem restituet faciem. Unde in sequentibus dicitur,

Novos vero cœlos et novam terram.] Non dixit alios

cœlos et aliam terram, sed veteres et antiquos in melius commutandos: juxta hoc quod David ait, Initio terram tu fundasti, Domine, et opera manuum tuarum sunt cœli. Ipsi peribunt, tu autem permanes, et omnia sicut vestimentum veterascent, et sicut opertorium mutabis ea, et mutabuntur. Quæ ergo peribunt, veterascent, et mutabuntur: constat pro certo, quia consumpta per ignem, mox abeunte igne gratiorem resument speciem. Præteriit enim figura hujus mundi, non substantia: sicut et carnis nostræ non substantia perit, sed figura immutabitur, quando quod seminatur corpus animale, surget corpus spirituale. De igne autem et aqua nil tale legimus, quin potius habemus in Apocalypsi: Et mare jam non est. Habemus in prophetis, Et lux lucernæ non lucebit tibi amplius.

Et promissa ipsius expectamus, in quibus justitia habitat.] Justitia habitat in futuro seculo, quia tunc cuique fidelium pro modo sui certaminis reddetur corona justitiæ, quod in hac vita nequaquam fieri potest, juxta illud Salomonis: Vidi sub sole in loco judicii impietatem, et in loco justitiæ iniquitatem. Et dixi in corde meo, Justum et impium judicabit Deus, et tempus omni rei tunc erit. Et iterum, Vidi, inquit, calumnias quæ sub sole geruntur, et lacrymas innocentium, et consolatorem neminem, nec posse resistere eorum violentiæ cunctorum auxilio destitutos, et laudavi magis mortuos quam viventes. Ideo namque magis mortuos innocentes quam viventes laudavit, quia illi adhuc in certamine positi, isti autem perpetuæ beatitudinis sunt mercede donati. Ideo autem sub sole calumnias se vidisse querebatur, quia supra solem noverat Judicem esse justum, qui in altis habitat, et humilia respicit, supra solem mansiones in quibus justi debita justitiæ suæ præmia percipiant. Potest hoc quod ait, In quibus justitia habitat, etiam juxta illud Psalmistæ intelligi: Hæc porta Domini, justi intrabunt per eam. in Apocalypsi, de civitate superna Joannes: Nec intrabit in eam, inquit, aliquid coinquinatum et faciens abominationem et mendacium, nisi qui scripti sunt in libro vitæ Agni.

Propter quod, carissimi, hæc expectantes, satisagite immaculati, &c.] Hæ sunt vigiliæ sanctæ, de quibus Dominus ait, Beati servi illi quos, cum venerit Dominus, invenerit vigilantes. Vigilat namque qui se a sordibus vitiorum immunem custodit, qui quantum in se est, cum omnibus hominibus pacem habet, qui in scipso pace felicissima utens, omnes carnis illecebras spiritus regimini subdit. Et bene cum diceret, Satisagite immaculati et inviolati inveniri, addidit ei, id est, Domino, quia ille solum perfecte mundus est, qui divino judicio mundus est. Unde in laude bonorum conjugum dicitur, Erant autem justi ambo ante Deum. Bene ante Deum, quia humana sæpe judicia fallunt.

Et Domini nostri longanimitatem salutem arbitramini.] Nolite putare quod tardet promissionem Dominus, sed intelligite quod ideo longanimiter expectat, ut plures salventur.

Sicut et carissimus frater noster Paulus secundum datam sibi sapientiam scripsit vobis.] Paulum illis scripsisse commemorat: quia etsi Paulus ad quasdam specialiter scripsit ecclesias, omnibus tamen generaliter, quæ per orbem sunt, quæque unam catholicam faciunt, scripsisse probatur ecclesiis. Et notandum, quod hic Petrus Pauli sapientiam laudat: ipse autem Paulus de se dicit, Ego enim sum minimus apostolorum, qui non sum dignus vocari apostolus, quoniam persecutus sum ecclesiam Dei. Ecce se Paulus priscæ suæ infidelitatis memor humiliat, et aliorum apostolorum innocentiam præfert. Ecce primus apostolorum, quasi oblitus sui prioratus, et datarum sibi clavium regni, datam Paulo sapientiam miratur. Quia nimirum moris est electorum, ut aliorum magis quam suas mirentur virtutes, per quas se ad profectum excitent. Itemque notandum, quod Paulus in epistolis suis dicit:

Cum autem venisset Cephas Antiochiam, in faciem ei restiti, quia reprehensibilis erat. Reprehendit ergo Paulus in epistolis suis Petrum, et tamen ipse Petrus easdem epistolas relegens, laude eas dignas judicat. Quia nimirum hoc ipsum quod se in illis merito reprehensum invenit, non quasi injuriam aspernanter, sed gratulanter quasi officium devotionis accepit. Tales esse ad invicem non quilibet mortalium, sed illi soli norunt, qui didicerunt a Domino mites esse et humiles corde, qui sciunt honore invicem prævenire.

In quibus sunt quædam difficilia intellectu, &c.] Omnes Scripturas hæretici depravant. Nullus est enim vel Novi vel Veteris Testamenti liber, in quo non multa perverse intellexerint. Sed et ipsas sæpe scripturas a suo statu perverterunt, vel demendo, vel addendo, vel mutando quæcunque illorum perfidia dictasset. constat Arrianos de evangelio erasisse quod Salvator ait, Quia Deus spiritus est: quia nolebant credere quod Spiritus Sanctus Deus esset omnipotens. Quos recte indoctos vocat et instabiles, quia nec lumen scientiæ, nec stabilitatem habent mentis, qua inter doctos donec erudiantur permaneant. Unicum namque indoctis remedium est, humili stabilitate doctorum verbis auditum præbere. Quam stabilitatis gratiam, quia hæretici non habent, vento superbiæ quasi palea levis, etiam de ecclesia tolluntur. De quibus bene subditur,

Ad suam ipsorum perditionem.] Quia qui scripturas sanctas depravare, qui fidem catholicam turbare ac pervertere conantur, non aliud in hoc quam seipsos condemnant. Ecclesia autem Christi, discussis errorum tenebris, vera sua luce fruitur. Unde bene in fine Apocalypsis, quæ clausula et quasi signaculum est totius divinæ scripturæ, dicitur: Si quis apposuerit ad hæc, apponet Deus super illum plagas scriptas in libro isto: et si quis diminuerit de verbis libri hujus prophetiæ, auferet Deus partem ejus de libro vitæ, et de

civitate sancta, et de his quæ scripta sunt in libro isto. Difficilia autem intellectu in epistolis Pauli, quæ ab indoctis et instabilibus dicit esse depravata, illa sunt maxime in quibus de gratia Dei loquitur, quæ justificet impios, hoc est ex impiis faciat justos. Dicit enim ipse, Ubi abundavit peccatum, superabundavit et gratia. Quod illi non intelligentes putabant eum dicere, faciamus mala ut veniant bona. Absit autem ut Paulus suos auditores ad promerenda bona doceat facere mala, cuius omnis intentio est a malis coercere, et ad bona agenda quoscunque potest advocare. Sed cum dicit, Ubi abundavit peccatum, superabundavit et gratia; donum gratiæ per hoc vehementius commendat, quæ et magna solet conversis, et minora dimittere peccata. Et quanto quis majora ante conversionem peccata commisit, tanto majorem gratiæ donantis indulgentiam conversus accepit. Loquitur ergo hoc Apostolus de his quæ jam commisimus peccatis, ne quis desperatione veniæ pro magnitudine facinorum pereat; non autem, ut inimici interpretabantur, suadebat plura facere peccata, ut potiora per hæc reciperent bona. Unde et beatus Petrus recte admonendo subjungit,

Vos igitur, fratres, præscientes custodite, &c.] Præscientes, quia insipientes multifarios introducent errores, quidam judicium futurum negantes, quidam eloquia divina falsantes, quidam male interpretantes, quidam frena luxuriæ laxantes, alii aliis atque aliis deceptionum fraudibus miserorum corda dementantes, custodite, ne qua seducentium astutia a fidei vestræ firmitate decidatis.

Crescite vero in gratia, &c.] Juxta illud Psalmistæ, Ambulabunt de virtute in virtutem, videbitur Deus deorum in Sion.

Ipsi gloria et nunc et in diem æternitatis.] Gloria semper Salvatori Deo et Domino nostro, et nunc cum inter quotidianas adversitatum pressuras adhuc in carne positi peregrinamur ab illo, et maxime tunc cum diu desideratus cunctis gentibus adveniens, præsentia nos suæ visionis fuerit illustrare dignatus. Quam quia inierim suspirantes, merito seduli cantamus, quia melior est dies una in atriis tuis super millia.

## IN I. EPISTOLAM JOANNIS.

IN CAP. I. Quod fuit ab initio, &c.] Hanc Epistolam beatus Apostolus Joannes de fidei et caritatis perfectione conscripsit, laudans devotionem eorum qui in unitate ecclesiæ perseverabant; porro illorum impietatem coarguens, qui ecclesiæ pacem vesano dogmate turbabant; Cerinthi maxime et Marcionis, qui Christum ante Mariam non fuisse contendebant. Propter quos etiam evangelium suum scripsit, ibi quidem et suis et ipsius Domini verbis consubstantialem Patri Filium affirmans: hic autem quæ a Domino didicit, propriis sermonibus depromens, et hæreticorum stultitiam apostolica auctoritate refellens. Unde mox in capite Epistolæ divinitatem simul et humanitatem veram ejusdem Dei et Domini nostri Jesu Christi designat, dicens, Quod fuit ab initio, quod audivimus. Fuit enim ab initio Filius Dei, sed eundem Filium Dei in homine apparentem audierunt, et oculis viderunt discipuli: quod ipsum in evangelio latius explicavit. Nam quod hic ait, Quod fuit ab initio, hoc est quod in evangelio dicit, In principio erat Verbum, et Verbum erat apud Deum, et Deus erat Verbum. Hoc erat in principio apud Deum. hic subdidit, Quod audivimus, quod vidimus oculis nostris: hoc est quod ibi latius subdit: Et Verbum caro factum est, et habitavit in nobis, et vidimus gloriam ejus, gloriam quasi Unigeniti a Patre. Et ne parum dicere videretur in eo quod ait, Quod vidimus oculis nostris; adjunxit,

Quod perspeximus, et manus nostræ contrectaverunt de Verbo vitæ.] Non solum quippe corporalibus oculis sicut

ceteri Dominum viderunt, sed et perspexerunt, cujus divinam quoque virtutem spiritualibus oculis cernebant. Maxime illi qui eum in monte clarificatum viderunt, e quibus unus erat ipse Joannes. Quod autem ait, Et manus nostræ contrectaverunt de Verbo vitæ, Manichæorum vincit insaniam, qui Dominum veram assumpsisse carnem negant: quam apostoli veram esse dubitare non poterant, utpote cujus veritatem non solum videndo, sed et tangendo probarent; maxime Joannes ipse, qui in sinu ejus in cœna recumbere solitus, tanto licentius ejus membra, quanto vicinius tangebat. et post resurrectionem ejus a mortuis, manus eorum tractaverunt de Verbo vitæ, cum veram eum recepisse carnem, quamvis jam incorruptibilem absque ulla dubietate cognoverunt, audientes ab illo ipso, Palpate et videte, quia spiritus carnem et ossa non habet, sicut me videtis habere. Bene autem dicitur, Et manus nostræ contrectaverunt de Verbo vitæ: quia cum veritatem resuscitatæ carnis ejus a mortuis etiam manibus contrectando probarent, certius eum Verbum vitæ, hoc est Deum verum, esse cognoverunt. Unde et Thomas, qui specialius eum palpare jussus est, mox ubi palpavit carnem, Deum confessus est, dicens, Dominus meus et Deus meus.

Et vita manifestata est, &c.] Illam vitam dicit, quæ in evangelio loquitur, Ego sum resurrectio et vita: quæ manifestata est divinis in carne declarata miraculis, videruntque discipuli præsentes quod posteris indubia veritate testarentur, quando signa faciens, sicut idem Joannes scribit, manifestavit gloriam suam, et crediderunt in eum discipuli ejus. Et quia Joannes apostolus vitam se manifestatam vidisse cum suis coapostolis testatur, confundatur cum suis sequacibus Apelles hæreticus, qui eandem vitam, id est, Dominum Salvatorem, non Deum in veritate, sed hominem in phantasia mundo apparuisse contendit.

Et annuntiamus vobis vitam æternam, &c.] Erat apud

Patrem in divinitate æterna, apparuit ex tempore mundo in humanitate.

Quod vidimus et audivimus, annuntiamus vobis, &c.] Manifeste ostendit beatus Joannes, quia quicunque societatem cum Deo habere desiderant, primo ecclesiæ societati debent adunari, illamque fidem addiscere, ejusque sacramentis imbui; quam discipuli ab ipsa in carne degente veritate perceperunt. Nec in aliquo minus ad Deum pertinent, qui per apostolorum doctrinam credunt, quam illi qui per ipsum prædicantem in mundo Dominum credebant, nisi in quantum eos vel fidei operum qualitas discernit. Unde etiam de hac societate sanctorum quam habent in Patre et Filio, ipse Filius Patri supplicans ait, Pater sancte, serva eos in nomine tuo quos dedisti mihi, ut sint unum sicut et Et paulo post, Non pro his autem rogo tantum, sed pro his qui credituri sunt per verbum eorum in me, ut omnes unum sint, sicut tu, Pater, in me, et ego in te, ut et ipsi in nobis unum sint.

Et hæc scribimus vobis, ut gaudium vestrum sit plenum.] Gaudium doctorum fit plenum, cum multos prædicando ad sanctæ ecclesiæ societatem, atque ad ejus per quem ecclesia roboratur et crescit, Dei Patris et Filii ejus Jesu Christi societatem, perducunt. Unde etiam Paulus his quos ad fidem instituebat, ait: Implete gaudium meum, ut idem sapiatis, eandem caritatem habentes, unanimes, id ipsum sapientes.

Et hæc est annuntiatio quam audivimus ab eo, &c.] Hac sententia beatus Joannes et divinæ puritatis excellentiam monstrat, quam nos quoque imitari jubemur, dicente ipso, Sancti estote, quoniam ego sanctus sum Dominus Deus vester; et Manichæorum dogma convincit insanum, qui Dei naturam a principe tenebrarum bello victam, et esse vitiatam dicebant.

Si diverimus quoniam societatem habemus cum eo, &c.] Tenebras, peccata, hæreses, et odia nominat. Nequaquam ergo sola fidei confessio sufficit ad salutem, cui

bonorum operum attestatio deest. Sed nec operum rectitudo, sine fidei et dilectionis simplicitate prodest. Quicunque enim ulla ex parte tenebris obsidetur, societatem ad eum in quo nihil iniquitatum incurrit, habere non valet. Quæ enim societas luci ad tenebras?

Si autem in luce ambulamus, &c.] Notanda distinctio verborum, quia Deum esse in luce dicit, nos autem in luce ambulare debere. Ambulant enim justi in luce, cum virtutum operibus servientes ad meliora proficiunt. Divina autem sanctitas cui dicitur, Tu autem idem ipse es, recte in luce esse memoratur, quia plena bonitas semper existens, ubi proficere valeat, non invenit. citur quippe fidelibus, Ut filii lucis ambulate. Fructus enim lucis est in omni bonitate et justitia et veritate. Deus autem sine aliquo profectu semper bonus, justus, verusque existit. Si ergo in luce ambulamus, sicut et ipse est in luce, societatem habemus adinvicem. Quia videlicet manifestum dat indicium quod in via lucis ambulando proficimus, si fraternæ societatis, cum qua pariter ad lucem veram perveniamus, copula gaudenius. Sed et si lucis opera facere comprobamur, si inviolata mutuæ dilectionis jura tenere videmur, nec sic tamen putare debemus nostro nos profectu aut industria a peccatis ad integrum posse mundari. Nam sequitur,

Et sanguis Jesu Christi Filii ejus emundat nos ab omni peccato.] Sacramentum namque dominicæ passionis, et præterita nobis omnia in baptismo pariter peccata laxavit, et quicquid quotidiana fragilitate post baptisma commisimus, ejusdem nostri Redemptoris nobis gratia dimittit. Maxime cum inter opera lucis, quæ facimus, humiliter quotidie nostros illi errores confitemur, cum sanguinis illius sacramenta percipimus, cum dimittentes debitoribus nostris, nostra nobis debita dimitti precamur, cum memores passionis illius libenter adversa quæque toleramus. Mire autem cum de Domino loqueretur, ait, Et sanguis Jesu Filii ejus; Filius quippe Dei in divinitatis natura sanguinem habere non potuit:

sed quia idem Filius Dei, etiam Filius hominis factus est, recte propter unitatem personæ ejus, Filii Dei sanguinem appellat, ut verum eum corpus assumpsisse, verum pro nobis sanguinem fudisse demonstraret: refellatque hæreticos, qui vel veram carnem a Filio Dei assumptam fuisse, vel Dominum Jesum in carne, quam assumpsit, veraciter esse passum denegant. Cui simile est quod Paulus ait: Vos Spiritus Sanctus posuit episcopos regere ecclesiam Dei, quam acquisivit sanguine suo.

Si dixerimus quoniam peccatum non habemus, &c.] Contra hæresim Pelagii hæc sententia valet, quæ et parvulos omnes sine peccato nasci, et electos in hac vita tantum proficere posse dicebat, ut sine peccato existant. Nam et cum propheta dicat, Ecce enim in iniquitatibus conceptus sum, et in delictis peperit me mater mea: sine culpa in mundo esse non possumus, qui in mundum cum culpa venimus. Sed sanguis Jesu Christi Filii Dei mundat nos ab omni peccato, ut nos ideo sub jure hostis nostri debita nostra non teneant, quia pro nobis Mediator Dei et hominum, homo Christus Jesus gratuito reddidit quod non debebat. Qui enim pro nobis mortem carnis indebitam reddidit, nos a debita animæ morte liberavit.

Si confiteamur peccata nostra, fidelis est, &c.] Quia sine peccato in hac vita esse non possumus, prima salutis spes est confessio, neque quisquam se justum putet, et ante oculos Dei erigat cervicem. Deinde dilectio, quia caritas operit multitudinem peccatorum, quam propterea in sequentibus hujus epistolæ multiplici nobis laude commendat. Pulchre autem utrumque simul insinuat, quod et rogare pro peccatis debeamus, et impetremus Dei indulgentiam cum rogamus. Ideo et fidelem dicit Deum ad remittenda peccata, fidem pollicitationis suæ reservantem, quia qui orare nos pro peccatis nostris et debitis docuit, paternam misericordiam promisit, et veniam sequuturam. Justum quo-

Digitized by Google

Т

que eum asseverat, quia veræ confessioni juste dimittit. Ut remittat nobis, inquit, peccata nostra, et emundet nos ab omni iniquitate. Remittit in hac vita electis peccata quotidiana et levia, sine quibus in terris vivere nequeunt, emundat post solutionem carnis ab omni iniquitate, introducens illos in eam vitam, in qua nec velint ultra peccare, nec valeant. Remittit nunc majora tentamenta orantibus, ne vincantur: remittit minima, ne lædantur: mundat tunc ab omnibus, ne aliqua prorsus beatis in regno perpetuo iniquitas adsit.

Si dixerimus quoniam non peccavimus, &c.] Ipse namque per hominem suo Spiritu plenum dicebat, Non est justus in terra qui faciat bonum, et non peccet. per semetipsum nos immunes a delictis esse non posse docuit, quos ita orare præcepit, Dimitte nobis debita nostra, sicut et nos dimittimus debitoribus nostris. Nemo ergo, docente Pelagio, liberum se a peccatis ac debitis vivere posse credat, cum viderit apostolos, docente Domino, pro suis orare delictis. Sed et alibi scriptum est, Septies in die cadit justus, et resurgit. Impossibile namque est quemlibet sanctorum non aliquando in minimis peccatis, quæ per sermonem, per cogitationem, per ignorantiam, per oblivionem, per necessitatem, per voluntatem, per surreptionem committuntur, lapsum incurrere, nec tamen justi esse desistunt, quia citius a reatu, Domino opitulante, resurgunt.

IN CAP. II. Filioli mei, hæc scribo vobis, ut non peccetis.] Non est sibi ipse contrarius, qui supra nos sine peccato vivere non posse perhibebat, nunc autem ideo scribere se nobis dicit, ne peccemus. Sed ibi nos necessarie, providenter, atque salubriter nostræ fragilitatis admonuit, ne quis sibi quasi innocens placeat, et se de meritis extollendo plus pereat, hic consequenter hortatur, ut si omni culpa carere nequimus, demus tamen operam quantum valemus, ne nos ipsi fragilitatem nostræ conditionis negligenter agendo vivamus, sed contra

omnia vitia strenue vigilanterque dimicemus, maxime majora et apertiora, quæ Domino juvante facilius superare vel cavere valemus, ut juxta quod Paulus ait, Tentatio nos non apprehendat nisi humana, hoc est ea sola quam humana infirmitas ad integrum declinare non potest.

Sed etsi quis peccaverit, advocatum habemus, &c.] Vide ipse Joannes quantum servet humilitatem quam docet, certe vir justus erat et magnus, qui de pectore Domini mysteriorum secreta bibebat. Non tamen dixit, advocatum me habetis apud Patrem: sed, advocatum, inquit, habemus. Et habemus dixit, non habetis. Maluit se ponere in numero peccatorum, ut haberet advocatum Christum, quam ponere se pro Christo advocatum, et inveniri inter damnandos superbos. Nec tamen dicendum, quia episcopi vel præpositi non petant pro populo. Orat enim apostolus pro plebe, orat plebs pro apostolo, qui dicit: Orantes simul et pro nobis et pro vobis, ut Deus aperiat nobis ostium verbi. Et pro Petro orabat ecclesia cum esset in vinculis Petrus, et exaudita est, quomodo et Petrus pro ecclesia, quia omnia proinvicem membra orant. Caput pro omnibus interpellat, de quo scriptum est, Qui est ad dexteram Dei, qui etiam interpellat pro nobis. Unigenito enim Filio pro homine interpellare est, apud coæternum Patrem seipsum hominem demonstrare. Eigue pro humana natura rogasse est, eandem naturam in divinitatis suæ celsitudine suscepisse. Interpellat ergo pro nobis Dominus, non voce, sed miseratione, quia quod damnare in electis noluit, suscipiendo servavit. bene cum diceret, advocatum nos apud Patrem habere Jesum Christum, addidit justum: justus namque advocatus injustas causas non suscipit: qui tunc justus nos defendet in judicio, si nunc nosmetipsos et cognoscimus, et accusamus injustos. Cur enim justus non sit, qui contra suam injustitiam jam per lacrymas sævit?

Et ipse est propitiatio pro peccatis nostris.] Qui per

humanitatem interpellat pro nobis apud Patrem, idem per divinitatem propitiatur nobis cum Patre.

Non pro nostris autem tantum, &c.] Non pro illis solum propitiatio est Dominus, quibus tunc in carne viventibus scribebat Joannes, sed etiam pro omni ecclesia quæ per totam mundi latitudinem diffusa est, primo nimirum electo usque ad ultimum qui in fine mundi nasciturus est porrecta. Quibus verbis Donatistarum schisma reprobat, qui in Aphricæ solum finibus ecclesiam Christi esse dicebant inclusam. Pro totius ergo mundi peccatis interpellat Dominus; quia per totum mundum est ecclesia, quam suo sanguine comparavit. Neque huic verbo repugnat, quod in sequentibus dicit, Et mundus totus in maligno positus est, quia et per totum mundum sunt qui maligno, id est antiquo hosti famulentur.

Et in hoc scimus quoniam cognovimus eum, si mandata ejus observamus.] Quæ mandata dicat, in sequentibus aperit, id est, caritatem.

Qui dicit se nosse eum, et mandata ejus non custodit, &c.] Christus veritas appellatur, Ego sum (inquit) via, veritas, et vita. Frustra ergo nobis in eo applaudimus, cujus mandata non facimus. Nec grande putemus unum Deum nosse, cum et dæmones credant, et contremiscant. Quid sit autem veraciter nosse Deum, subsequenter ostendit, dicens:

Qui autem servat verbum, &c.] Ille itaque vere Deum novit, qui ejus mandata servando, caritatem se ejus habere comprobat. Hoc est enim Deum nosse, quod amare. Nam quisquis eum non amat, profecto ostendit, quia quam sit amabilis non novit. Et quam sit suavis Dominus et dulcis, gustare ac videre non didicit, qui ejus conspectibus placere continua intentione non satagit.

In hoc scimus quoniam in ipso sumus, &c.] Id est, per dilectionem nimiam etiam pro inimicis orare, sicut et ipse egit, dicens, Pater, ignosce illis. Sed et prospera

mundi cuncta forti animo contemnere, libenter irrisiones et opprobria tolerare, sicut et ipse dixit: Si quis vult post me venire, abneget semetipsum, et tollat crucem suam, et sequatur me.

Carissimi, non mandatum novum scribo vobis, &c.] Eadem caritas et mandatum vetus est, quia ab initio commendata, et mandatum novum, quia tenebris ejectis desiderium novæ lucis infundit. Unde recte subditur,

Quod est verum et in ipso, et in vobis, &c.] Ecce inde novum, quia tenebræ ad veterem hominem, lux vero ad novum hominem pertinet. Denique dicit Apostolus Paulus, Exuite vos veterem hominem, et induite novum. Et iterum, Fuistis aliquando tenebræ, nunc autem lux in Domino.

Qui dicit se in luce esse, et fratrem suum odit, &c.] Dominus præcepit diligere inimicos: qui ergo dicit se esse Christianum, et fratrem odit, in peccatis est usque adhuc. Et bene addidit usque adhuc, quia nimirum omnes homines in tenebris nascuntur vitiorum, in tenebris manent omnes, donec gratia baptismi per Christum illuminentur. Sed et is qui cum odio fratris accedit ad fontem vitæ quo renascatur, et ad potum sanguinis pretiosi quo redimatur, etsi se illuminatum a Domino æstimat, in tenebris est usque adhuc, neque ulla ratione peccatorum umbras exuere potuit, qui viscera caritatis induere non curavit. Hinc est enim quod Simon nuper baptismatis unda perfusus, ab eo qui claves cœli habuit, audivit: Non est tibi pars neque sors in sermone isto: in felle enim amaritudinis et obligatione iniquitatis video te esse. Quia videlicet collegio fraternitatis neglecto, donum Spiritus, quo unitas ecclesiæ conservatur, pecunia emere ac privatim cupiebat habere.

Qui diligit —— et scandalum in eo non est.] Id est, offensio: qui enim diligit fratrem suum, tolerat omnia propter unitatem unitatis. Pax enim multa diligentibus nomen tuum, id est caritatem, et non est illis scandalum.

Et Paulus dicit, Sufferentes invicem in caritate, studentes servare unitatem Spiritus in vinculo pacis.

Qui autem odit fratrem suum, in tenebris est, &c.] It enim nescius in gehennam, ignarus et cæcus præcipitatur in pænam, recedens scilicet a Christi lumine monentis et dicentis, Ego sum lumen mundi. Qui me secutus fuerit, non ambulabit in tenebris, sed habebit lumen vitæ.

Scribo vobis, filioli, quoniam remittuntur vobis peccata propter nomen ejus.] Omnes suos auditores, quos ipse in Christo præcesserat, filiorum nomine glorificat, quia videlicet renati ex aqua et Spiritu remissionem acceperant peccatorum. Et ne dubites, fideles quosque patrum præcedentium filios recte posse nominari, audi prophetam de ecclesia canentem, Omnis gloria ejus filiæ regis ab intus. Itemque ad eandem, Pro patribus tuis nati sunt tibi filii.

Scribo vobis, patres, quoniam cognovistis eum qui ab initio est.] Patres non ætate, sed sapientia majores, ac maturos appellat. Senectus enim venerabilis est, non diuturna neque annorum numero computata. Cani sunt autem sensus hominis, et ætas senectutis vita immaculata. Patrum namque est antiqua meminisse, ac nosse: et hæc minoribus pandere. Unde scriptum est, Interroga patres tuos, et annuntiabunt tibi. Et ideo recte patres appellat eos, qui eum qui ab initio est, id est Dominum Jesum Christum, una cum Patre et Spiritu Sancto nosse, et suis auditoribus fideliter prædicare didicerunt.

Scribo vobis, adolescentes, quoniam vicistis malignum.] Adolescentiæ tempus propter incentiva carnis lubricum est, sed propter robur ætatis certamini habile. Unde adolescentibus Joannes illis scribit, qui tentamenta voluptatum carnalium verbi Dei amore vicerunt. Scribit et eis qui majore perfectione illatis, propter verbum Dei persecutionibus cunctas maligni hostis machinas fortiter contempserunt.

Scribo vobis, infantes, quoniam cognovistis Patrem.] Infantes dicit humiles spiritu, qui quo magis humiliari sub potenti manu Dei consentiunt, eo sublimius æternitatis ejus arcana cognoscunt: sicut de talibus dicit eidem Patri Filius, Abscondisti hæc a sapientibus et prudentibus, et revelasti ea parvulis.

Scribo vobis, patres, quoniam cognovistis eum qui ab initio est.] Commendat hoc et repetit: Mementote vos patres esse. Si obliviscimini eum qui ab initio est, perditis paternitatem.

Scribo vobis, juvenes, quia fortes estis, &c.] Etiam atque etiam considerate quia juvenes estis, pugnate ut vincatis, vincite ut coronemini. Humiles estote, ne in pugna cadatis.

Nolite diligere mundum, &c.] Omnibus hæc generaliter ecclesiæ filiis scribit, et his videlicet qui patres sunt per maturitatem prudentiæ ac doctrinæ, et illis qui infantes per devotionem humilitatis, et eis qui adolescentes vel juvenes propter devicta tentationum certamina. Omnibus his pariter mandat, ut utantur quidem hoc mundo ad necessitatem, sed non diligant ad desideria superflua, sicut et Paulus ait, Et carnis curam ne feceritis in desideriis.

Si quis diligit mundum, &c.] Nemo sibi mentiatur. Unum cor duos tam sibi adversarios amores non capit. Unde et Dominus ait: Nemo potest duobus dominis servire. Et iterum: Non potestis Deo servire et mammonæ. Sicut enim caritas Patris fons est omnium et origo virtutum, ita dilectio mundi, cunctorum est radix ac fomes vitiorum. Unde sequitur,

Quoniam omne quod est in mundo, &c.] Omne quod est in mundo, dicit omnes qui mente inhabitant mundum, qui amore incolunt mundum. Sicut cœlum inhabitant, qui conversionem habent in cœlis, quorum cor sursum est, quamvis carne ambulent in terra. Omne ergo quod in mundo est, id est, omnes mundi dilectores non habent, nisi concupiscentiam carnis, et

concupiscentiam oculorum, et superbiam vitæ. quippe vitiorum vocabulis omnia vitiorum genera comprehendit. Concupiscentia namque carnis est, omne quod ad voluptatem et delicias corporis pertinet: in quibus maxima sunt, cibus, potus, et concubitus: de quibus Salomon ait, Sanguisugæ duæ sunt filiæ dicentes, Affer, affer. Concupiscentia oculorum est omnis curiositas quæ fit in discendis artibus nefariis, in contemplandis spectaculis turpibus vel supervacuis, in acquirendis rebus temporalibus, in dignoscendis etiam carpendisque vitiis proximorum. Superbia vitæ est, quum se quisque jactat in honoribus. Per hæc tria tantum, cupiditas humana tentatur. Per hæc Adam tentatus est et victus. Per concupiscentiam scilicet carnis, cum hostis cibum ligni vetitum ostendit, eumque ad comedendum suasit. Per concupiscentiam oculorum, quum diceret: Scientes bonum et malum, et aperientur oculi vestri. Per superbiam vitæ, cum diceret. Eritis sicut dii. Per hæc tentatus est Christus. et vicit. Per concupiscentiam carnis, id est, cibum, ubi suggeritur, Dic, ut lapides isti panes fiant. Per concupiscentiam oculorum, id est, curiositatem, ubi de pinna templi admonetur, ut se deorsum mittat, tentandi gratia, utrum ab angelis suscipiatur. Per superbiam vitæ, id est, inanem jactantiam, ubi in monte constituto ostenduntur omnia regna terræ hujus, et promittuntur, si adoraverit.

Quæ non est ex Patre, sed ex mundo est.] Non est pugna vitiorum nobis ex Deo Patre et Conditore naturaliter inserta, sed ex mundi hujus amore, quem Creatori prætulimus, nobis accidisse probatur. Fecit enim Deus homines rectos, et ipsi se miscuerunt infinitis quæstionibus, ut Salomon testatur. Unde et Jacobus ait: Nemo cum tentatur, dicat, quoniam a Deo tentatur. Deus enim intentator malorum est: ipse enim neminem tentat. Unusquisque vero tentatur, a concupiscentia sua abstractus, et illectus.

Et mundus transibit, et concupiscentia eius, &c. Mundus transibit, quum in die judicii per ignem in meliorem mutabitur figuram, ut sit cœlum novum et terra Transibit et concupiscentia ejus, quia tempus patrandæ luxuriæ, vel alicujus peccati, ultra non erit. In illa enim die peribunt omnes cogitationes eorum: ille utique quibus erga mundi hujus desideria intendebant: qui autem fecerit voluntatem Domini, nequaquam ejus cogitationes mundo transeunte pereunt, sed quia cœlestia et æterna desiderabat, immutabiles in perpetuo manent, quia præmia superna quæ concupierat consequetur. Unde et Dominus de fœmina devota. imo de una quaque anima quæ voluntatem suam perfecte seguuta fuerit, ait: Maria optimam partem elegit, quæ non auferetur ab ea. Qui ergo in æternum manere inconcussus quietusque concupiscit, ea quæ transire nesciunt amplectatur, ejus qui æternus est, Dei, voluntatem sequatur.

Filioli mei, novissima hora est.] Novissimam horam, novissimum seculi tempus, quod nunc agitur, dicit, juxta illam Domini parabolam, ubi operarios in vineam a prima hora, a tertia, a sexta, a nona et ab undecima, narrat esse conductos. A prima namque hora vineam Domini excolebant, qui a primordio seculi vel docendo, vel recte vivendo, sui Creatoris voluntati serviebant. Ab hora tertia, qui a temporibus Noe. Ab hora sexta, qui a temporibus Abraham. Ab hora nona, qui a temporibus legis datæ. Ab hora undecima, qui a temporibus Dominicæ incarnationis usque ad finem seculi, cœlestibus famulantur imperiis: in qua videlicet hora, et adventus in carne Salvatoris futurus, et secutura pestis Antichristi, qui præconia salutis impugnaret, prophetarum præsagio signata est. Unde sequitur,

Et sicut audistis, quia Antichristus venit, &c.] Antichristos dicit hæreticos: sed et illi qui fidem Catholicam quam confitentur, perversis actibus destruunt, Antichristi, id est, Christo contrarii, jure vocantur:

qui omnes maximo illi Antichristo in finem seculi venturo, quasi suo capiti testimonium reddunt. Unde et Paulus de illo ait, quia mysterium jam operatur iniquitatis.

Unde scimus, quia novissima hora est.] Unde? Quia Antichristi multi facti sunt. Potest autem et sic intelligi, quod ait, jam tunc novissimam fuisse horam, quia persecutio illius temporis, quæ ab hæreticis ingerebatur, magnam similitudinem habuerit ultimæ illius persecutionis, quæ imminente die judicii ventura est. Quamvis hæc linguis tantum vesanis ecclesiam vexaverit, illa etiam gladiis sit vexatura ferocibus.

Ex nobis exierunt, sed non erant ex nobis.] Plangendum videbatur ut damnum, cum audiremus, Ex nobis exierunt: sed mox consolatio subinfertur, quum subditur, Sed non erant ex nobis. Constat enim, non posse exire foras, nisi Antichristos, eos autem qui non sunt Christo contrarii, foras exire nullo modo posse; qui enim non est Christo contrarius, in corpore ipsius hæret. Sed sunt qui intus sic sunt in corpore Domini, quandoquidem adhuc curatur corpus ipsius, et sanitas perfecta non erit nisi in resurrectione mortuorum. Sic sunt in corpore Christi, quomodo humores mali: quando evomuntur, tunc relevatur corpus. Sic et mali quando exeunt, tunc ecclesia relevatur. Ex nobis exierunt, inquit; sed nolite tristes esse, non erant ex nobis. Unde probas?

Nam si fuissent ex nobis, permansissent utique nobiscum.] Hinc ergo videndum, quia multi qui non sunt ex nobis, accipiunt nobiscum sacramenta Christi. Sed tentatio probat, quia non sunt ex nobis, quia quum illis tentatio venerit, velut occasione venti volant foras, quia grana non erant. Omnes autem tunc volabunt, quum area Dominica cœperit ventilari in die judicii. Si qui sane exierunt peccando, sed pœnitendo redeunt, hi non Antichristi, sed in Christo esse probantur, si illos finis vitæ præsentis in ecclesia manentes invenerit. Sed ut manifesti sint, quoniam non sunt omnes ex nobis.] Ideo permittente Domino quidam et ante ultimam excussionem exeunt de ecclesia, ostendentes se non fuisse ecclesiæ membra, nec pertinuisse ad corpus Christi, ut per hoc manifeste clarescat, quia non sunt omnes ex nobis, qui nobiscum intus positi sacramenta Christi percipiunt, sed soli qui digna eisdem sacramentis opera in unitate ecclesiæ Christi faciunt.

Sed et vos unctionem habetis a Sancto, et nostis omnia.] Unctio spiritualis, ipse Spiritus Sanctus est, cujus sacramentum est in unctione visibili. Hanc unctionem Christi dicit habere omnes, qui habent cognoscere bonos et malos: nec opus esse, ut doceantur, quos ipsa unctio docet. Et bene quum de hæreticis loqueretur, repente ad suos auditores conversus, dicit unctionem eos habere a Sancto, ut ostendat eis e contrario quod hæretici et omnes Antichristi gratiæ spiritualis munere sint privati, nec pertineat ad Dominum, qui sanctus vocari a prophetis consuevit, quin potius inter ministros Satanæ, qui sanctitatis nihil habent, perditionis locum teneant.

Non scripsi vobis quasi ignorantibus veritatem, &c.] Nostis enim veritatem fidei et vitæ docti per unctionem Spiritus, nec opus habetis doceri, nisi ut persistatis in eo quod cœpistis.

Et quoniam omne mendacium ex veritate non est.] Hic versus pendet a superiori, et est sensus, Non scripsimus vobis quasi ignorantibus veritatem, sed quasi scientibus eam: et hoc quoque scientibus, quoniam omne mendacium ex veritate non est. Ecce autem moniti sumus, quomodo cognoscamus Antichristum. Christus dicit, Ego sum veritas. Omne autem mendacium non est ex veritate. Omnes ergo qui mentiuntur, non sunt ex Christo. Non dicit quoddam mendacium ex veritate. Nemo se decipiat, nemo se illudat: omne mendacium non est ex veritate.

Quis est mendax, nisi hic qui negat quoniam Jesus non

est Christus? Prædixerat omne mendacium ex veritate non esse, sed quia multa sunt genera mendaciorum non parum inter se disparia, nunc quasi singulare ponit mendacium negationis Christi, quia nimirum hoc tam nefandum et execrabile mendacium est, ut in ejus comparatione cætera aut parva videantur, aut nulla. Juxta quod peccanti Hierusalem dictum est. Justificata est Propria autem Judæorum est hæc Sodoma ex te. negatio, ut dicant quoniam Jesus non est Christus. Sed et hæretici qui male credunt de Christo, negant Jesum esse Christum, quia de Christo non recte sentiunt: neque eum talem confitentur, qualem divina veritas docet, sed qualem ipsorum vanitas fingit. quoque Catholici qui Christi mandatis obtemperare contemnunt, Jesum esse Christum denegant, cui non ut Christo Dei Filio debitum timoris vel dilectionis servitium impendunt, sed velut homini nullius potentiæ ad libitum contradicere non timent. Ideoque omnes hi mendaces et Antichristi, id est, Christo contrarii, probantur existere, attestante apostolo, qui dicit: Confitentur se nosse Deum, factis autem negant.

Hic est Antichristus, qui negat Patrem et Filium.] Hac sententia cum hæreticos, tum maxime percutit Judæos, qui negantes Jesum esse Christum Filium Dei, nihilominus Deum Patrem se habere dicebant, ostendens eos frustra Deum Patrem confiteri, qui Filium negant. Hinc et ipse Dominus eos execrans ait, Si Deus Pater vester esset, diligeretis utique me: ego enim a Deo processi, et veni.

Omnis qui negat Filium, nec Patrem habet, &c.] Confessionem hic cordis, vocis, et operis inquirit, qualem quærebat Paulus, cum ait, Et nemo potest dicere Dominus Jesus, nisi in Spiritu Sancto: quod est aperte dicere, Nemo potest, nisi donante gratia Spiritus Sancti, perfecta professione et actione Christo Domino famulari.

Vos quod audistis ab initio, in vobis permaneat, &c.]

Illam, inquit, fidem, illa dogmata toto corde sectamini, quæ a primis ecclesiæ nascentis temporibus apostolorum voce percepistis. Ipsa sunt enim sola, quæ vos divinæ gratiæ participes reddat. Etsi quis vobis dixerit, Ecce hic est Christus, ecce illic, ne credideritis. Exsurgent enim pseudoprophetæ, ut Dominus prædixit, Et vos, inquit, in Filio et Patre manebitis. Filium primo ponens, quia sicut ipse Filius dicit, Nemo venit ad Patrem nisi per Filium: nullus divinæ celsitudinis gloriam videbit, nisi qui per sacramenta humanitatis, quam Filius suscepit, renatus est. Vel certe ideo primo Filium, et sic Patrem nominavit: ne dicant Arriani, Filium minorem Patre propterea credendum, quia nunquam ante Patrem nominatus inveniatur.

Et hæc est repromissio quam ipse pollicitus est nobis, vitam æternam.] Quasi quærentes mercedem, et diceres, Ecce me, quod ab initio audivi, custodio, obtempero: pericula, labores, tentationes, pro ista permansione sustineo. Quo fructu, qua mercede? Quid mihi postea dabitur? Et hæc est, inquit, repromissio quam pollicitus est nobis, vitam æternam. Memoria promissæ mercedis perseverantem te faciat in opere.

Hæc scripsi vobis de his qui seducunt vos.] Seductores quos nominat, non solum hæretici sunt intelligendi, qui perversa doctrina quærunt avertere a fide, sed et hi qui per illecebras vel adversa seculi a promissione vitæ æternæ mentes infirmorum male mulcendo, sive terrendo, detrahunt.

Et vos unctionem quam accepistis ab eo, &c.] Hoc, inquit, Domino adjuvante procurate, ut Spiritus Sancti gratiam, quam in baptismo consecuti estis, integram vestro in corde et corpore servetis, juxta illud Apostoli Pauli, Spiritum nolite extinguere. Sicque fit, ut docente interius vos Spiritu, minus indigeatis extrinsecus hominum institutione doceri. Potest unctio de qua loquitur, ipsa Dei caritas intelligi, quæ diffunditur in cordibus nostris per Spiritum Sanctum, qui datus est nobis:

quæ citissime ad observanda Dei mandata, cor quod implet, inflammat.

Sed sicut unctio ejus docet vos de omnibus.] Merito addidit de omnibus, quomodo in evangelio Dominus de eodem Spiritu loquens discipulis ait, Ipse vos docebit omnia. Quia nisi idem Spiritus cordi adsit audientis, otiosus est sermo doctoris. Nemo ergo docenti homini tribuat, quod ex ore docentis intelligit; quia nisi intus sit qui doceat, doctoris lingua exterius in vacuum laborat. Nec tamen doctor cessare debet, quin quod valet faciat, juxta id quod Paulus ait, Ego plantavi, Apollo rigavit, Deus autem incrementum dedit.

Et verum est, et non est mendacium.] Solertius crebra iteratione inculcat, vera esse quæ prædicat, et ab omni falsitatis sorde mundissima, ut eos qui aliter prædicare præsumpserint, coerceat, et nos quoque sedulus admoneat, non aliter vitam inveniri posse perpetuam, nisi illam sequamur fidei et operis castitatem, quæ per apostolos primitivæ ecclesiæ data est, atque in eadem sequenda et custodienda usque ad finem vitæ hujus permaneamus. Cui simile est illud Apostoli Pauli, Nemo vos seducat inanibus verbis; propter hæc enim venit ira Dei in filios diffidentiæ. Quod vero in alia translatione dicitur, Et verax est, et non est mendax; ad priorem versum respicit, quo dicitur, Sed sicut unctio ejus docet nos de omnibus, significans quia verax est eadem unctio, id est, ipse Spiritus qui docet homines, mentiri non potest.

Et sicut docuit vos, manete in eo.] Doctrinis variis et peregrinis nolite abduci. Ea fide, eo ritu quo ipse docuit, in illo manete. Qui enim perseveraverit usque in finem, hic salvus erit.

Et nunc, filioli, manete in eo, ut cum apparuerit, &c.] Qui inter persecutiones infidelium, inter irrisiones carnalium proximorum permanet in Domino, fiduciam habet in adventu ejus, sciens quia patientia pauperum non peribit in finem. At quicunque erubescit vel per-

cutienti se maxillam, præbere et alteram, vel convicium a proximo illatum patienter sufferre, vel alia hujuscemodi quæ Dominus jussit observare, vel certe in tempore persecutionis publice Christianum se profiteri metuit; iste nimirum fiduciam in adventu Domini habere non potest, quia fiduciam professionis ejus in hac vita servare neglexit. Quin potius confundetur ab eo in adventu ejus. Hinc namque dicit, Qui me erubuerit et meos sermones, hunc Filius hominis erubescet, cum venerit in majestate sua et Patris et sanctorum angelorum.

Si scitis quoniam justus est, scitote, &c.] Justitia nostra modo ex fide est. Justitia perfecta non est nisi in angelis, et vix in angelis, si Deo comparentur. Tamen si qua perfecta justitia est animarum et spirituum quos Deus creavit, in angelis est sanctis, justis, et bonis, nullo lapsu aversis, nulla superbia cadentibus, sed manentibus semper in contemplatione verbi Dei, et nihil aliud dulce habentibus nisi a quo creati sunt, in ipsis perfecta justitia est. In nobis autem ex fide cœpit esse secundum Spiritum. Unde dicit Psalmista, Incipite Domino in confessione. Incipite, inquit. Initium justitiæ nostræ est confessio peccatorum. Cæpisti non defendere peccatum tuum, jam inchoasti justitiam. Perficietur autem in te, quando te nihil aliud facere delectabit. Quando absorbebitur mors in victoria, quando nulla concupiscentia titillabit, quando non erit lucta cum carne et sanguine, quando erit corona victoriæ, et triumphus de inimico, tunc erit perfecta justitia. Ergo si scitis, quoniam justus est, ait, scitote quoniam omnis qui facit justitiam, ex ipso natus est; id est, ex Christo. Et quia dixit, ex ipso natus est, hortatur nos jam ergo quod ex illo nati sumus, ut perfecti simus. Audi denique sequentia.

IN CAP. III. Videte qualem caritatem dedit nobis

Pater, &c.] Magna est gratia Conditoris nostri, quæ nobis donavit ut eum amare et noverimus et possimus: et ita amare, ut patrem filii, cum et hoc magnum esset, si sic illum amare possemus quomodo fideles servi dominos, quomodo dominos devoti amant mercenarii. Qualiter autem filii Dei effici debeamus, idem Joannes in evangelio testatur: In propria (inquiens) venit, et sui eum non receperunt. Quotquot autem receperunt eum, dedit eis potestatem filios Dei fieri, iis qui credunt in nomine ejus. Conjuncto ergo utroque testimonio, constat, quia per fidem et dilectionem filii Dei efficimur. Sed et Pelagii et Arrii dogma per hæc condemnatur. Pelagii quidem (qui dicere ausus est, homines sine gratia Dei posse salvari) condemnatur hæresis in eo quod dicitur, a Deo nobis caritatem vel potestatem dari, qua adoptionem filiorum accipiamus. Porro Arrius, qui dicebat minorem Patre ac dissimilem esse Filium, refellitur in eo quod idem Joannes et hic dicit, Patrem nobis dare caritatem qua filii Dei nominemur et simus, et in evangelio, per Dominum Salvatorem ait potestatem dari credentibus filios Dei fieri. Constat enim unius substantiæ et eiusdem eos esse potentiæ, qui æqualiter hominibus, atque indifferenter, cœlestia dona tribuunt.

Propter hoc mundus non novit nos, quia non novit eum.] Mundum hoc loco, mundi amatores appellat. Et hoc est quod iidem in judicio visa sanctorum gloria quorum fidem despexerunt, dicent intra se gementes et pœnitentiam agentes, Hi sunt quos aliquando habuimus in derisum, et in similitudinem improperii. Nos insensati vitam illorum æstimabamus insaniam, et finem illorum sine honore. Quomodo computati sunt inter filios Dei, et inter sanctos sors illorum est?

Carissimi, nunc filii Dei sumus, et nondum apparuit quid erimus.] Et Paulus ait: Mortui enim estis, et vita vestra abscondita est cum Christo in Deo. Mortuus

fidelis est extinctione veteris vitæ quæ erat in peccatis, et vitam habens novam in Christo per fidem, cujus altitudo necdum visibiliter nobis apparuit.

Scimus quoniam cum apparuerit, similes ei erimus.] Et hoc quoque Paulus aliis explicat verbis: Cum Christus (inquiens) apparuerit vita vestra, tunc et vos apparebitis cum ipso in gloria. Similes (inquit) ei erimus, quia cum immutabiles et æternæ divinitatis contemplatione perfruemur, nos quoque immortales erimus. Et similes quidem erimus, quia beati; et tamen Creatori similes non erimus, quia creatura sumus: quis enim similis erit Deo inter filios Dei? Quanquam possit hoc etiam de immortalitate corporis dictum videri. Et in hoc quippe similes erimus Deo, sed tantum modo Filio, qui solus in Trinitate corpus suscepit, in quo mortuus resurrexit, atque id ad superna provexit.

Quoniam videbimus eum sicuti est. ] Esse Dei, est æternum hunc atque incommutabilem permanere. Unde ad Movsen dicit, Ego sum qui sum: et dices filiis Israel, Qui est, misit me ad vos. Videbimus ergo eum sicuti est, quando hunc in ipsa Deitatis suæ substantia contemplabimur, quod in hac vita nulli prorsus electorum conceditur: cum etiam ipse legislator, Dominum quem in angelica specie contemplari solebat, obsecrans, dicens, Domine, ostende mihi teipsum, ut videam te; ab eodem Domino audierit, Nemo videbit faciem meam et vivet. Cui tamen pro merito magnæ sanctitatis ait, Ostendam omne bonum tibi. Hinc et Paulus ait, Nunc videbimus per speculum in ænigmate, tunc autem facie ad faciem. Unde quod responsum est Moysi verum est, quod nemo potest faciem Dei videre et vivere, id est, nemo potest eum in hac vita vivens, videre sicuti est. Nam multi viderunt, sed quod voluntas Dei elegit, non quod natura formavit. Et illud quod Joannes ait, sic recte intelligitur: Dilectissimi, filii Dei sumus, et nondum apparuit quid erimus. Sci-

VOL. XII. U

mus quia cum apparuerit, similes ei erimus, quoniam videbimus eum sicuti est. Non sicut eum homines viderunt, quando voluit, in specie qua voluit, non in natura quæ in semetipso etiam cum videretur latuit: sed sicut est, quod ab eo a Moyse petebatur, cum ei diceretur, Ostende mihi temetipsum, ab eo qui cum eo facie ad faciem loquebatur. Non quia Dei plenitudinem quisquam non solum oculis corporis, sed vel ipsa mente aliquando comprehendit. Aliud est enim videre, aliud est totum videndo comprehendere. Quandoquidem id videtur, quod præsens utcunque sentitur, totum autem comprehenditur, videndo quod ita videtur: ut nihil ejus lateat videntem, aut cujus fines circumspici possunt, sicut te nihil latet præsentis voluntatis tuæ. Circumspicere autem potes fines annuli tui. Exempli gratia, duo posui, quorum alterum ad mentis obtutum, alterum ad corporales oculos pertinet. Visus enim ad utrumque referendus est, id est, et ad oculos et ad mentem.

Et omnis qui habet spem hanc in eo, sanctificat se, &c.] Multi se dicunt spem habere vitæ cœlestis in Christo, sed hanc confessionem negligenter vivendo evacuant. Manifestum autem de se indicium spei supernæ exhibet, qui bonis operam dare actibus studet, certus quia non aliter ad similitudinem Dei quis in futuro perveniet, nisi Dei sanctitatem in præsenti se sanctificando, id est, abnegando impietatem et secularia desideria, sobrie autem et juste et pie vivendo imitetur. Sic autem divinæ sanctitatis munditiam pro nostræ capacitatis mensura jubemur imitari, sicut divinæ similitudinis gloriam pro nostra, id est, creaturæ mensura sperare præcipimur. Neque autem Pelagianum dogma juvare credendum est, quod dicitur de homine, Sanctificat se: quasi aliquis sine divino auxilio per liberum arbitrium possit se sanctificare. Sed qui habet spem in Domino, sanctificat se quantum potest ipse nitendo, et ejus per omnia gratiam flagitando, qui ait, Sine me nihil potestis facere: eique dicendo, Adjutor meus esto, ne derelinquas me.

Omnis qui facit peccatum, et iniquitatem facit.] Nemo dicat, aliud est peccatum, aliud iniquitas. Nemo dicat, ego peccator sum, sed iniquus non sum. Omnis enim qui facit peccatum, et iniquitatem facit, quia peccatum est iniquitas. Virtus hujus sententiæ facilius in lingua Græcorum, qua edita est epistola, comprehenditur; siquidem apud eos iniquitas avoula vocatur, quod significat quasi contra legem vel sine lege factum; siquidem lex Græce νόμος appellatur. Cum ergo dicit Joannes, quia omnis qui facit peccatum, et iniquitatem facit, hoc est avouíav, et peccatum est iniquitas, manifeste insinuat, quia omne quicquid peccamus, contra legem Dei facimus, juxta illa Psalmistæ, Prævaricantes reputavi omnes peccatores terræ. Omnes enim qui peccant, prævaricationis rei sunt, hoc est, non solum illi qui datam sibi scriptæ legis scientiam contemnunt, sed et illi qui innocentiam legis naturalis quam in protoplasto omnes accepimus, sive infirmitate, sive negligentia, sive etiam ignorantia corrumpunt. Sed et Latinum nomen eidem rationi congruit, quod iniquitas quasi æquitati adversa nuncupatur, quique facit peccatum, et iniquitatem facit, et peccatum est iniquitas. Quia quicunque peccat, contrarius nimirum æquitati divinæ legis peccando existit. Verum, ne nos qui peccatis et iniquitatibus ad purum carere nequimus, prorsus de salute desperemus, videamus quod sequitur de Domino:

Et scitis quoniam ille apparuit, ut peccata tolleret, &c.] Hoc et Joannes Baptista testimonium perhibens de Domino ait, Ecce Agnus Dei, ecce qui tollit peccata mundi. Ideo autem peccata tollere potuit Dominus, quia peccatum in eo non est. Tot et tanti homines in mundum venere perfecti, sed eorum nullus peccata tollere potuit mundi, quia nullus sine peccato esse potuit

in mundo. Non ergo glorietur Pelagius, non se Julianus ejus sectator extollat, audiens quia omnis qui habet spem in Domino, sanctificat se. Nemo enim tollit peccata, quæ nec lex quamvis sancta et justa et bona potuit auferre, nisi ille in quo peccatum non est. Tollit autem, et dimittendo quæ facta sunt, et adjuvando ne fiant, et perducendo ad vitam ubi fieri omnino non possint.

Omnis qui in eo manet, non peccat.] In quantum in eo manet, in tantum non peccat.

Et omnis qui peccat, non vidit eum, nec cognovit eum.] Visionem dicit et cognitionem fidei, qua justi etiam in hac vita Deum videre delectantur, donec ad ipsam speciem apertæ visionis ejus in futuro perveniant, de qua supra dicitur, Quoniam videbimus eum sicuti est. Omnis ergo qui peccat, non vidit eum, nec cognovit eum. Si enim gustasset et vidisset quam suavis est Dominus, nequaquam se peccando a videnda ejus gloria segregaret. Et in quantum justi memoriam abundantiæ suavitatis ejus eructant, et in justitia ejus exaltant, in tantum se a peccatis abstinendo justitiæ ejus incommutabili et incomparabili concordare satagunt.

Filioli, nemo vos seducat. Qui facit justitiam, justus est, &c.] Et supra, Sanctificat se, inquit, sicut et ille sanctus est. Non quod nostra justitia vel sanctitas divinæ par esse valeat, cum scriptum sit, Non est sanctus ut est Dominus; sed sicut multum interest inter faciem hominis et imaginem de speculo, quia imago est in imitatione, corpus in veritate, et tamen sicut hic oculi, sic et ibi; sicut hic aures, ita sunt et ibi: dispar tamen est res, sed sicut ad similitudinem refertur, ita et nos habemus quidem imaginem Dei, sed non illam quam habet Filius æqualis Patri. Nam et nos pro modo nostro, si non sicut ille essemus, ex nulla parte similes diceremur. Ergo sanctificat nos, sicut et ipse sanctus est. Sed ille sanctus æternitate, nos sancti fide. Justi sumus, sicut et ille justus est. Sed ille in ipsa incommutabili per-

petuitate, nos justi credendo in eum quem non videmus, ut aliquando videamus.

Qui facit peccatum, ex diabolo est.] Non carnis originem ducendo ex diabolo, sicut Manichæus impiissime de cunctis credit hominibus, sed imitationem vel suggestionem peccandi ab illo sumendo, quomodo et nos filii Abrahæ sumus facti imitando fidem Abrahæ. Et e contra Judæi, filii Abrahæ, deserendo fidem Abrahæ, facti sunt filii diaboli, dicente ad eos Domino, Vos ex patre diabolo estis.

Quoniam ab initio diabolus peccat.] Cum præmitteret ab initio, subjunxit verbum præsentis temporis, peccat. Quia ex quo ab initio cæpit diabolus peccare, nunquam desiit, nec præsentium scilicet pænarum enormitate nec futurarum metu coercitus. Unde ex illo jure esse dicitur, quisquis a peccando se revocare negligit. Ab initio autem diabolus peccat, illo utique quo ipse factus est, quo etiam creaturarum cæpit origo cunctarum. Neque enim dubitandum est inter primas creaturas angelos esse conditos, sed cæteris ad laudem Creatoris gloriam suæ conditionis referentibus, ille qui primus est conditus, mox ut altitudinem suæ claritatis aspexit, contra Conditorem cum suis sequacibus superbus intumuit, perque eandem superbiam ab initio peccans, de archangelo in diabolum est versus.

In hoc apparuit Filius Dei, ut dissolvat opera diaboli.] Omnes peccatores ex diabolo nati sunt in quantum peccatores. Adam a Deo factus est; sed quando consensit diabolo, ex diabolo natus est, et tales omnes genuit qualis erat. Nativitas illa dejecit ad mortem; nativitas secunda, id est, baptismi, erexit ad vitam. Nativitas illa trahit secum peccatum; nativitas secunda liberat a peccato. Ideo enim venit Christus homo, ut solveret peccata hominum: de qua solutione recte subditur,

Omnis qui natus est ex Deo peccatum non facit, &c.] Non autem hæc de omni peccato dicit, si enim dixerimus quoniam peccatum non habemus, nos ipsos seducimus, sed de violatione caritatis, quam qui semen Dei, id est verbum Dei, quo renatus est, in se habet, committere non potest. Hoc enim sequendo manifestat, dicens,

In hoc manifesti sunt filii Dei et filii diaboli, &c.] Dilectio ergo sola discernit inter filios Dei et filios diaboli. Qui habent caritatem, nati sunt ex Deo. Qui non habent, non sunt nati ex Deo. Quicquid vis habe, hoc solum si non habeas, nihil tibi prodest. Alia si non habeas, hoc habe, et implesti legem. Qui enim diligit proximum, legem implevit. Et plenitudo legis est caritas.

Quoniam hæc est annuntiatio quam audistis ab initio, ut diligatis alterutrum.] Dicente Domino, Hoc est præceptum meum, ut diligatis invicem.

Non sicut Cain, qui ex maligno erat, &c.] Exponit quomodo ex maligno erat Cain, quia videlicet et ipse maligna habebat opera. Ergo ubi est invidia, amor fraternus esse non potest; sed peccatum maligni, id est, diaboli, est in pectore tali, quia et diabolus hominem invidendo ejecit. Opera ergo justa Abel, non dicit nisi caritatem. Opera mala Cain, non dicit nisi odium fraternum. Parum est quia odit fratrem suum, et invidet operibus bonis. Hinc itaque discernuntur homines. Nemo attendat linguas sed facta. Cur si non benefaciat pro fratribus suis, ostendit quid in se habeat? Tentationibus probantur homines.

Nolite mirari, fratres, si odit vos mundus.] Mundum, dilectores mundi dicit. Nec mirandum quod qui amant mundum, fratrem a mundi amore separatum, et cœlestibus tantum desideriis intentum amare non possunt. Abominatio est enim peccatori religio, ut Scriptura testatur.

Nos scimus quia translati sumus de morte ad vitam, quoniam diligimus fratres.] Nemo se de virtutibus falso extollat, nemo suarum virium paupertatem ultra modum metiatur, apertum dat judicium, quicunque fra-

terna dilectione plenus est, quod ad sortem electorum pertinet, quia portionem habere in terra viventium meruit.

Qui non diligit, manet in morte. Mortem animæ dicit. Anima enim quæ peccaverit, ipsa morietur. Vita quippe carnis anima, vita animæ Deus est. Mors corporis amittere spiritum, mors est animæ amittere Deum. Unde constat, quod in anima mortui omnes in hanc lucem nascimur, trahentes ex Adam originale peccatum, sed Christi gratia fidelibus regenerando agitur, ut in anima vivere possint. Verum baptismatis et fidei mysterium illis solummodo prodest, illos de morte attrahit ad vitam qui sincera mente diligunt fratres. Atque ideo notandum quod non ait, qui non diligit venturus est in mortem, quasi de pæna perpetua loqueretur, quæ restat peccatoribus in futurum, sed qui non diligit, inquit, manet in morte. In illa utique morte, de qua etiam in hac vita si fratres perfecte amaret, exsurgere Hinc etenim dicitur in Apocalypsi: Beatus et sanctus qui habet partem in resurrectione prima: in his secunda mors non habet potestatem.

Omnis qui odit fratrem suum, homicida est.] Si contemnebat quisquam odium fraternum, numquid et homicidium in corde suo contempturus est? Non movet manus ad occidendum hominem, homicida jam tenetur a Deo. Vivit ille, et iste jam interfector judicatur.

Et scitis quia omnis homicida non habet vitam æternam in se manentem.] Etsi hic per fidem inter sanctos vivere cernitur, non habet in se perpetuo vitam manentem. Nam ubi retributionis tempus advenerit, cum Cain, qui ex maligno erat, damnabitur etiam qui hoc homicidii genere tenetur, ut discordet et dissideat, et pacem cum fratribus non habeat. Notandum enim quod non ait absolute, Homicida non habet vitam in se manentem, sed, Omnis, inquit, homicida. Scilicet non solum ille qui ferro, verum et ille qui odio fratrem insequitur.

In hoc cognovimus caritatem Dei, &c.] Qualis perfecta

caritas esse debeat in nobis. Dominicæ passionis exemplo didicimus. Majorem namque hac dilectionem nemo habet, quam ut animam suam ponat quis pro amicis Unde et Paulus ait : Commendat autem Deus caritatem suam in nobis, quoniam cum adhuc peccatores essemus, Christus pro impiis mortuus est. Hanc beatus Petrus habere monebatur, cum Domino dicente, Petre, amas me? pasce oves meas; respondit se amare, statimque audivit, Cum autem senueris, extendes manus tuas, et alius te cinget, et ducet quo tu non vis. Hoc autem dixit (ait evangelista) significans qua morte clarificaturus esset Deum. Cui enim amorem confitenti suas oves commendaret, eum in testimonium perfecti amoris animam suam pro eisdem ovibus ponere docebat. Ille, inquit, pro nobis animam suam posuit, et nos debemus pro fratribus animas ponere. Sed dicit forte aliquis: Et quomodo possum habere istam caritatem? Noli cito de te desperare, forte nata est sed nondum perfecta est. Nutri eam, ne effocetur. Et unde, inquis, novi natam in me caritatem esse quam nutriam? Audi sequentia,

Qui habuerit substantiam mundi hujus, et viderit fratrem suum necessitatem habere, &c.] Ecce unde incipit caritas. Si nondum es idoneus mori pro fratre, jam idoneus esto dare de tuis facultatibus fratri. Si enim fratri molestiam patienti non compateris, non utique Patris, ex quo ambo regenerati estis, caritas manet in te.

Filioli mei, non diligamus verbo, neque lingua, &c.] Opere videlicet, ut cum frater aut soror nudi sunt, et indigent victu quotidiano, demus eis quæ necessaria sunt corpori. Similiter cum spiritualibus donis eos egere conspicimus, præstemus eorum necessitati quæ possumus. Veritate autem, ut eadem beneficia eis simplici intentione largiamur, et non propter laudem humanam, non per jactantiam, non in injuriam aliorum qui majoribus præditi substantiis nil tale fecerunt. Quæ-

cunque enim mens hujusmodi nequitiis inficitur, in hac puritas veritatis habitare non valet, etiamsi opus dilectionis proximis impendere videtur.

In hoc cognovimus quoniam ex veritate sumus.] Id est, cum opera pietatis in veritate facimus, patet quod ex veritate sumus, quæ Deus est; utpote qui ejus perfectionem pro modo nostro imitemur.

Et in conspectu ejus suadebimus corda nostra.] Hæc sententia pendet a superioribus. Quia cum opere et veritate proximos diligimus, manifeste cognoscimus, quoniam in conspectu summæ veritatis suademus corda nostra. Omnes enim homines cum aliquid facere disponunt, ad idem factum meditandum corda sua se convertere suadent. Sed qui mala cogitant, hæc a Deo si valerent occultare vellent; ipso attestante qui ait, Omnis enim qui male agit, odit lucem; et non venit ad lucem, ut non arguantur opera eius: qui vero bona operari meditantur, hi facillime suis cordibus persuadent, ut in conspectu divinitatis se patefieri desiderent, quod summæ perfectionis indicium esse solet, cum sua opera quisque vel cogitata a Deo gaudet videri. Unde ipse subsequenter dicit, Qui autem facit veritatem, venit ad lucem ut manifestentur ejus opera, quia in Deo sunt facta. Per veram ergo dilectionem cognoscimus, quoniam ex veritate sumus, et quoniam in conspectu ejusdem veritatis suademus corda nostra, hoc est tales cogitationes corda nostra habere suademus quæ divinis sint dignæ conspectibus.

Quoniam si reprehenderit nos cor nostrum, &c.] Si ipsa conscientia accusaverit nos intus, quia non eo animo bona nostra facimus quo facienda sunt, quomodo ejus scientiam latere possumus, cui canitur, Ecce tu, Domine, cognovisti omnia, et quia tenebræ non obscurabuntur abs te, et nox sicut dies illuminabitur?

Carissimi, si cor nostrum non reprehenderit nos, &c.] Si verum nobis responderit quia diligimus, et germana in nobis dilectio est, et non ficta, sed sincera, salutem

fraternam quærens, nullum emolumentum expectans a fratre nisi salutem ipsius: item si cor nostrum non reprehenderit nos, videlicet cum in oratione dicimus, Dimitte nobis debita nostra, sicut et nos dimittimus debitoribus nostris; fiduciam habemus ad Deum non in conspectu hominum, sed ubi ipse Deus videt in corde.

Et quicquid petierimus accipiemus ab eo, &c.] Magna hæc et desiderabilis fidelibus data est promissio. quis vero tam vecors et absurdus est, ut promissis non delectetur cœlestibus, saltem pertimescat hoc quod e contrario sapientia terribiliter intonat, dicens, Qui avertit aurem suam ne audiat legem, oratio ejus erit execrabilis. Neque huic beati Joannis sententiæ contrarium videri oportet, quod Paulus ter Dominum rogavit, ut discederet ab eo angelus Satanæ, nec impetrare potuit, sed dictum est illi, Sufficit tibi gratia mea; nam virtus in infirmitate perficitur. Etsi enim non semper ad voluntatem accipimus orantes, tamen mercedem devotionis ad salutem accipimus, sicut idem Paulus Dominum rogans, non quod quærebat, sed quod utile habebat accepit. At contra sæpe reprobi exaudiuntur ad voluntatem, si non audiuntur ad salutem. Unde et eorum caput diabolus, ut beatum Job tentaret, exauditus est ad voluntatem, sed ad suam damnationem. Ideo enim concessus est iste tentandus, ut eo probato ille esset cruciandus. Cum ergo dixisset Joannes, quia quodcunque petierimus accipiemus ab eo, si mandata ejus custodimus, quasi quæreres quæ mandata, continuo subdidit.

Et hoc est mandatum ejus, ut credamus in nomine Filii ejus Jesu Christi, &c.] Singulari numero mandatum præmisit, et duo subsequenter adjungit mandata, fidem scilicet et dilectionem, quia nimirum hæc ab invicem separari nequeunt. Neque enim sine fide Christi recte nos alterutrum diligere, neque vere in nomine Jesu Christi sine fraterna dilectione possumus credere. Et diligamus, inquit, alterutrum, sicut dedit mandatum

nobis. Id est, puro amore, non sicut latrones, vel quorumlibet aliarum patratores scelerum, qui se utique alterutrum sed non caste diligunt. Sed enim dedit mandatum nobis, cum ait, Hoc est præceptum meum, ut diligatis invicem, sicut dilexi vos. Quid est enim, Sicut dilexi vos; nisi ad hoc amate ad quod amavi vos, videlicet ut ad cœlestia regna pertingatis? Et qua mercede hæc mandata fidei et dilectionis servantur? Sequitur,

Et qui servat mandata ejus, in illo manet, et ipse in eo.] Sit ergo tibi domus Deus, et esto domus Dei; mane in Deo, et maneat in te Deus. Manet in te Deus ut te contineat, manes in Deo ne cadas. Serva mandata ejus, tene caritatem. Noli te divellere a fide illius, ut glorieris in præsentia ipsius, et securus manebis in eo, modo per fidem, tunc per speciem. Manebit et ipse perennis in te, juxta quod ei Psalmista decantat, In æternum exaltabunt, et habitabis in eis.

Et in hoc scimus quoniam manet in nobis, de Spiritu quem dedit nobis.] Primis temporibus cadebat Spiritus Sanctus super credentes, et loquebantur linguis quas non didicerant. Nunc autem quia exterioribus signis sancta ecclesia non indiget, quicunque credens in nomine Jesu Christi fraternam habuerit caritatem, Spiritui Sancto in se manenti testimonium perhibet. Hoc enim agit Spiritus Sanctus in homine, ut sit in illo caritas. Quia caritas (inquit Paulus) diffusa est in cordibus nostris per Spiritum Sanctum, qui datus est nobis. Verum, quia multi caritatem non habentes, et unitatem ecclesiæ perverso dogmate scindentes, nihilominus Spiritum Sanctum in se esse contendunt, recte subditur,

IN CAP. IV. Carissimi, nolite omni spiritui credere, &c.] Et quis est qui probat spiritus, vel unde possunt probari, docet in evangelio Dominus, ubi talia ventura prædicebat, qualia Joannes jam suo tempore venisse

probat. Attendite, inquit, a falsis prophetis qui veniunt ad vos in vestimentis ovium, intrinsecus autem sunt lupi rapaces. A fructibus eorum cognoscetis eos. Numquid colligunt de spinis uvas, aut de tribulis ficus? Hi sunt ergo fructus a quibus spiritus maligni, qui in pseudoprophetis loquuntur, valent dignosci, spinæ videlicet schismatum, et horridi hæresium tribuli, quibus eos qui sibi incaute appropiant, fidem lacerando contaminant. Sicut e contrario fructus bonorum, caritas scilicet, gaudium, pax in Spiritu Sancto per fragrantiam uvarum, ficorumque dulcedinem, apte figurantur.

In hoc cognoscitur Spiritus Dei, &c.] Confessio hoc loco non solum catholicæ fidei, sed et operationis bonæ quæ fit per caritatem, intelligitur. Alioquin nonnulli hæretici confitentur, multi schismatici, multi falsi catholici Jesum Christum in carne venisse, sed confessionem suam factis negant, non habendo caritatem. Caritas quippe Dei Filium adduxit ad carnem. Et ideo quisquis non habet caritatem, negat illum in carne venisse, talisque spiritum ex Deo non habere convincitur. Ipse autem est Spiritus Dei, qui dicit Jesum Christum in carne venisse, qui dicit non lingua, sed factis, non sonando, sed amando.

Et omnis spiritus qui solvit Jesum, ex Deo non est.] Ille solvit Jesum qui vel divinitatem ejus, vel animam, vel carnem negat, quæ eum veraciter habere fides catholica docet. Solvit et ille Jesum, qui mandata et verba Jesu vel perverse videndo, vel perversus interpretando corrumpit. Sed et ille qui unitatem sanctæ ecclesiæ, quam Jesus venit colligere, turbat, Jesum quantum in se est solvere nititur. Nec mirum si tales ex Deo non sunt, qui Dei opera vel verba vel sacramenta rescindunt. In tantum namque ex Deo non sunt, ut quidam eorum qui pravo dogmate separare volebant ab hominis dispensatione divinitatem Christi, hunc quoque versiculum quo dicitur, Et omnis spiritus qui solvit Jesum, ex Deo non est; ex hac epistola

erascrint, ne scilicet per auctoritatem beati Joannis convinceretur error eorum. Denique Nestorius nescire se prodidit hanc authenticis exemplaribus inditam fuisse sententiam, atque ideo solvere non timuit Jesum, ac se per hoc Deo reddere extraneum, dicens beatam Mariam virginem non Dei, sed hominis tantum extitisse genitricem, ut aliam personam hominis, aliam faceret Deitatis: neque unum Christum in verbo Dei et carne atque anima credens, sed separatim alterum Filium Dei, alterum hominis prædicans.

Et hic est Antichristus de quo audistis quoniam venit, &c.] Venit imminente die judicii, nato in mundo homine illo cæteris amplius nefando, filio iniquitatis. Et nunc jam in mundo est, habitans in mentibus eorum, qui Christo vel professione, vel opere sine remedio pœnitendi repugnant.

Vos ex Deo estis, filioli, et vicistis eum.] Vicistis Antichristum confitendo Jesum Christum in carne venisse, id est, caritatem habendo, quam docuit Jesus Christus veniens in carne, quam et ipse in evangelio commendat dicens: Majorem hac dilectionem nemo habet, quam ut animam suam ponat quis pro amicis suis. Quomodo enim poterat Filius Dei animam suam ponere pro nobis, nisi carne indueretur, ubi mori posset? Quisquis ergo violat caritatem, quodlibet dicat lingua, vita ipsius negat Christum in carne venisse, et ipse est Antichristus. Et vicistis eum, inquit. Sed unde vicerunt? Numquid liberi virtute arbitrii? Non utique. Taceat Pelagius, dicat ipse Joannes:

Quoniam major est qui in vobis est, &c.] Docet itaque eos servare humilitatem, ne victoriam suis viribus tribuant, et arrogantia superbiæ vincantur. Docet inter adversa fiduciam spemque semper habere vincendi, memoria retinentes, quia major est Dominus ad protegendum, quam diabolus ad impugnandum.

Ipsi de mundo sunt, &c.] Antichristi, id est, hæretici,

etsi nomen Christi invocant, si signo Christi se notant, ipsi tamen de mundo sunt, id est, de illorum numero qui mundana sapiunt, qui infirma quærunt, qui cœlestia ignorant. Et ideo ipsi de mundo loquuntur, mundanæ videlicet sapientiæ ratione Christianæ fidei adversantes, dicendo non posse fieri ut Filius Dei sit Patri coæternus, ut virgo intacta pariat, ut caro de pulvere resurgat immortalis, ut homo de terra editus mansionem percipiat in cœlis, ut recens natus parvulus reatu primi hominis teneatur astrictus, nisi aqua baptismi renatus in Christo salvatur.

Et mundus eos audit.] Quia spiritualium corda ad mundanos carnalesque sensus revocare a fidei simplicitate non valent. Sed et catholici quicunque audientes illam Domini sententiam, Diligite inimicos vestros, beneficite his qui oderunt vos, et orate pro persequentibus et calumniantibus vos. Et iterum, Si dimiseritis hominibus peccata eorum, dimittet et vobis Pater vester cœlestis delicta vestra: si autem non dimiseritis hominibus, nec Pater vester dimittet vobis peccata vestra. Dicunt se nullatenus suas injurias posse dimittere inultas: hi nimirum de mundo esse, et ideo de mundo loqui convincuntur. Et quia caritatis viscera non habent, frustra fidei intemerata mysteria servant. Sed nec Antichristi nomine possunt carere, qui Christi mandatis probantur adversari.

Nos ex Deo sumus. Qui novit Deum, &c.] Carnalis enim homo non percipit ea quæ sunt Spiritus Dei: stultitia enim est illi. Qui ergo non vult audire prædicatores caritatis, profecto iste Deum non nosse, neque ex Deo esse cognoscitur, quia caritatem quam erga homines Deus exercuit, imitari neglexit.

In hoc cognoscimus Spiritum veritatis, et spiritum erroris.] In hoc nimirum, quia qui audit nos, Spiritum veritatis habet; qui nos non audit, spiritum habet erroris. Et hæc est discretio spirituum, de qua supra

monuit, dicens, Probate spiritus si ex Deo sint. Sed videamus quid moniturus est, in quo illum audire debeamus:

Carissimi, diligamus invicem, &c.] Multum commendavit caritatem, quam dixit ex Deo esse: plus dicturus est, intente audiamus:

Et omnis qui diligit, ex Deo natus est, &c.] Quid amplius dici potuit? Deus caritas est. Facere ergo contra caritatem, facere contra Deum est. Nemo dicat, in hominem pecco quando non diligo fratrem meum: et facile est peccatum in hominem, si in Deum solum non peccem. Quomodo non peccas in Deum, quando in caritatem peccas? Deus caritas est.

In hoc apparuit caritas Dei in nobis, &c.] Quomodo ipse Dominus ait, Majorem hac dilectionem nemo habet, quam ut animam suam ponat quis pro amicis suis: et ibi probata est dilectio Christi in nos, quia mortuus est pro nobis. Dilectio Patris inde probata est in nobis, quia Filium suum unicum misit mori pro nobis. Sic et Paulus Apostolus ait, Qui proprio Filio suo non pepercit, sed pro nobis omnibus tradidit illum, quomodo non etiam cum illo nobis omnia donavit?

In hoc est caritas, &c.] Non illum dileximus prius. Nam ad hoc dilexit nos, ut diligamus eum. Gratia quippe hominem prævenit, ut diligat Deum, qua dilectione operetur bona. Unde Psalmista, Deus meus, inquit, misericordia ejus præveniet me.

Et misit Filium suum propitiationem, &c.] Et hoc est maximum in nos divinæ caritatis indicium, quia cum necdum ipsi pro peccatis nostris eum petere nossemus, misit ille Filium suum ad nos, qui nobis in se credentibus ultro veniam daret, nosque ad paternæ gloriæ societatem vocaret. In quibusdam codicibus hic versiculus ita legitur, Et misit Filium suum litatorem pro peccatis nostris. Litator autem, sacrificator est. Sacrificavit enim Filius Dei pro peccatis nostris non hostias pecudum, sed seipsum offerendo. Unde bene Paulus

admonens ait, Estote ergo imitatores Dei sicut filii carissimi, et ambulate in dilectione, sicut et Christus dilexit nos, et tradidit semetipsum pro nobis oblationem et hostiam Deo in odorem suavitatis. Cui sententiæ convenit hoc quod hic quoque Joannes exhortando subjunxit, dicens:

Carissimi, si Deus dilexit nos, &c.] Quod autem sequitur,

Deum nemo vidit unquam.] Majori disputatione indiget, cum Dominus et hominibus mundo corde Deum videndum promittat, et de sanctis dicat, quod angeli eorum semper in cœlis videant faciem Patris. autem sententiam et in evangelio suo ponit idem Joannes, ubi etiam quomodo Deus videri possit, consequenter adjungit, dicens, Unigenitus Filius, qui est in sinu Patris, ipse enarravit. Quod beatus pater Ambrosius ita exposuit: Et ideo Deum nemo vidit unquam, quia eam quæ in Deo habitat plenitudinem divinitatis, nemo conspexit, nemo mente aut oculis comprehendit. Vidit enim, ad utrumque referendum est. Denique cum additur, Unigenitus Filius, qui est in sinu Patris, ipse enarravit; mentium magis quam oculorum visio declaratur. Species enim videtur, virtus vero narratur. Illa oculis, hæc mente comprehenditur. Item beatus Augustinus in libro de videndo Deo, de eadem disputans quæstione: Proinde (inquit) narrante Unigenito, qui est in sinu Patris narratione ineffabili, creatura rationabilis, munda et sancta, impletur Dei visione ineffabili. Quam tum consequemur, cum æquales angelis facti fuerimus. Quia facie ad faciem videbimus, sicut videntur ista visibilia corporis sensibus nota, Deum nemo vidit unquam. Quoniam si aliquando quoquo modo visus est, non sicut ista natura videtur, sed voluntate visus est specie qua voluit apparens, latente natura, atque in se incommutabiliter permanente. Eo autem modo quo videtur sicuti est, nunc fortasse videtur a quibusdam angelis suis sanctis. A nobis autem tunc

ita videbitur, cum eis facti fuerimus æquales. Et post aliquanta exponens sententiam sancti Ambrosii, Deum. inquit, nemo vidit unquam, vel in hac vita sicut ipse est, vel etiam in angelorum vita, sicut visibilia ista quæ corporali visione cernuntur, quia unigenitus Filius qui est in sinu Patris ipse enarravit. Unde non ad oculorum corporalium, sed ad mentium visionem dictum est pertinere quod narrat. Item post multa: Ad eam vero visionem (inquit) qua videbimus Deum sicuti est, mundana corda commonuit. Quia enim corpora, consuetudine loquendi, visibilia nominantur, propterea Deus invisibilis dicitur, ne corpus esse credatur. Non quia munda corda suæ substantiæ contemplatione fraudabit. cum hæc magna et summa merces Deum colentibus et diligentibus promittatur, dicente ipso Domino quando corporalibus oculis visibiliter apparebat, et invisibilem se contuendum mundis cordibus promittebat: Qui diligit me, diligetur a Patre meo, et ego diligam eum, et ostendam meipsum illi. Hæc quippe natura ejus æqualiter cum Patre invisibilis, sicut æqualiter incorruptibilis est. Quæ continuatim apostolus posuit, dicens, Regi autem seculorum invisibili, incorruptibili: divinam substantiam qua potuit hominibus prædicatione commendans. Deus ergo res est invisibilis, neque oculo sed mente quærendus est. Sed quemadmodum si solem istum videre vellemus, oculum corporis purgaremus, unde lux videri potest: ita volentes videre Deum, oculum cordis quo Deus videri potest, purgemus: Beati enim mundo corde, quoniam ipsi Deum videbunt. Verum quia hæc visio in futuro speratur, quid agendum nobis est, dum adhuc constituti in corpore peregrinamur a Domino? quo solatio utendum ubi divina visione necdum licet perfrui?

Si diligamus invicem, Deus in nobis manet.] Sed nemo putet hanc dilectionem, in qua Deus manet, abjecta et desidiosa quadam mansuetudine, imo non mansuetudine, sed remissione et negligentia servari. Non est

VOL. XII.

ista caritas, sed languor: ferverat caritas ad emendandum, ad corrigendum. Sed si sunt boni mores, delectent: si mali, emendentur, corrigantur. Si ergo diligamus invicem sincera et disciplinabili caritate, Deus in nobis manet, operibus quidem ipsius caritatis manifestatus, quamvis nondum visibiliter appareat.

Et caritas ejus in nobis perfecta est.] Quærendum autem quomodo dicat perfectionem divinæ caritatis in mutua dilectione consistere, cum Dominus in evangelio pronuntiet non esse magnum si diligamus eos qui nos diligunt, nisi ad inimicos etiam, de quibus hic penitus tacere videtur, eadem dilectio pertingat? Nisi forte ipsos quoque inimicos fraterni amoris intuitu diligere debeamus, videlicet ut non semper inimici remaneant, sed resipiscant a diaboli laqueis, nobisque germano fædere socientur. Si diligamus, inquit, invicem, Deus in vobis manet, et caritas ejus in nobis perfecta est. Incipe diligere, perficieris. Cæpisti diligere, cæpit Deus in te habitare, ut perfectius habitando faciat te perfectum.

In hoc cognoscimus quoniam in eo manemus, &c.] Hoc ipsum, quia de Spiritu suo dedit tibi, unde cognoscis? Interroga viscera tua. Si plena sunt caritate, habes Spiritum Dei, Paulo attestante qui ait: Quia caritas Dei diffusa est in cordibus nostris per Spiritum Sanctum qui datus est nobis.

Et nos vidimus et testificamur, &c.] Nemo de salute desperet, quia etsi magni sunt morbi scelerum qui deprimunt, omnipotens medicus venit qui salvet. Tamen meminerit quisque, quia idem Filius Dei qui venit mitis ut salvaret, venturus est districtus ut judicet.

Quisquis confessus fuerit quoniam Jesus est Filius Dei, &c.] Perfectam cordis confessionem dicit, quæ nec male suadentium hæreticorum possit fraude corrumpi, nec persequentium paganorum tormentis conquassari, nec carnalium fratrum exemplis, nec propriæ fragilitatis segnitia titubare. Sunt etenim qui etiam verbis negant Jesum esse Filium Dei, quales multi fuisse produntur eo ipso tempore quo hæc scribebat Joannes. Sunt item qui confitentur verbis, et factis negant. Unde bene quod nunc ait, Quicunque confessus fuerit quoniam Jesus est Filius Dei, Deus in eo manet, et ipse in Deo, ipse paulo superius dixit, Si diligamus invicem, Deus in nobis manet: insinuans profecto quia quisquis dilectionem in fratres habet, ille vere Jesum Dei Filium esse testatur.

Et nos cognovimus et credidimus caritati quam habet Deus in nobis.] Cognovimus quoniam Jesus est Filius Dei, et quia Pater misit eum Salvatorem mundi. Et credimus caritati quam habet Deus in nobis, quia videlicet cum haberet Filium unicum, noluit illum esse unum, sed ut fratres haberet, adoptavit illi qui cum illo possiderent vitam æternam.

Deus caritas est.] Jam dixit illud superius, ecce iterum dicit. Amplius tibi non potuit caritas commendari, quam ut diceretur Deus. Forte munus Dei contempturus eras, numquid et Deum contemnis?

Et qui manet in caritate, in Deo manet, et Deus in eo.] Vicissim in se habitant qui continet et qui continetur. Habitas in Deo, sed ut continearis: habitat in te Deus, sed ut contineat ne cadas, quia sic de ipsa caritate apostolus ait, Caritas nunquam cadit. Quomodo cadit quem continet Deus?

In hoc perfecta est caritas nobiscum, &c.] Dicit, quomodo se probet unusquisque quantum in illo profecerit? Quisquis fiduciam habet in die judicii, perfecta est in illo caritas. Quid est habere fiduciam in die judicii? Non timere, ne veniat dies judicii. Cum enim quis primo pænitendo se de male actis converterit, incipit timere diem judicii, ne videlicet apparente justo Judice, ipse damnetur injustus. Processu vero bonæ conversationis animatus, discet non timere quod timebat, sed potius optare ut veniat ille desideratus cunctis gentibus, sperans se cum sanctis merito bonæ actionis esse coro-

nandum. Unde autem fiduciam in die judicii habere possumus, plenius subdendo manifestat:

Quia sicut ille est, et nos sumus in hoc mundo.] Numquid vero potest esse homo sicut Deus? Sed meminisse oportet quod et supra dictum est, quia non semper ad æqualitatem dicitur, Sicut, sed dicitur ad quandam similitudinem. Quando enim dicis, Sicut aures habeo, ita habet et imago; numquid omnino sic? Sed tamen dicis, sicut. Si ergo facti sumus ad imaginem Dei, quare non sicut Deus sumus? non ad æqualitatem, sed pro modo nostro. Inde ergo nobis datur fiducia in die judicii, quia sicut ille est, et nos sumus in hoc mundo: imitando videlicet perfectionem dilectionis in mundo, cujus ille exemplum nobis quotidie præbet de cælo. De qua Salvator in evangelio, Diligite, inquit, inimicos vestros, et orate pro persequentibus et calumniantibus vos, ut sitis filii Patris vestri qui in cœlis est, qui solem suum oriri facit super bonos et malos, et pluit super justos et injustos.

Timor non est in caritate.] In tali videlicet caritate quæ ad imitationem divinæ bonitatis etiam inimicis bene facere et hos diligere novit.

Sed perfecta caritas foras mittit timorem.] Illum scilicet timorem, de quo dicitur, Initium sapientiæ timor Domini. Quo timet quisque incipiens opera justitiæ, ne veniat districtus Judex, et se minus castigatum inveniens damnet. Hunc timorem illa caritas pellit foras, quæ pro merito justitiæ fiduciam habet in die judicii. Sed et præsentium adversitatum timorem, perfecta caritas ejicit ex animo. Quam habere quærebat, qui Domino supplicans aiebat: A timore inimici eripe animam meam. Quam habebat qui dixit, Quis nos separabit a caritate Christi? Tribulatio, an angustia, an persecutio, an fames, an nuditas, an periculum, an gladius? &c.

Quia timor pænam habet.] Torquet cor conscientia peccatorum, quod nondum facta est justificatio. Ideo

in Psalmo de ipsa perfectione justitiæ, Convertisti (inquit) planctum meum in gaudium mihi; conscidisti saccum meum, et præcinxisti me lætitia, ut cantem tibi gloria mea, et non compungar. Id est, non sit quod stimulet conscientiam meam. Stimulat timor, sed noli timere. Intrat caritas, quæ sanat quod vulnerat timor.

Qui autem timet, non est perfectus in caritate. Quia nimirum timor pænam habet, quomodo sectio medici pænam habet: quamvis sicut sectionem medici salus optata, ita timorem caritas desiderata subsequatur. Nec putari debet his beati Joannis sermonibus esse contrarium quod Psalmista dicit, Timor Domini sanctus permanet in seculum seculi. Duo namque sunt timores: unus quo timent homines Deum, ne mittantur in gehennam: ipse est timor ille qui introducit caritatem, sed sic venit ut exeat. Si enim adhuc propter pænas times Deum, nondum amas quem sic times; non bona desideras, sed mala caves: sed ex eo quod mala caves, corrigis te, et incipis bona desiderare. Cum bona desiderare cœperis, erit in te sanctus ille timor, scilicet ne ipsa bona amittas, non ut non mittaris in gehennam; sed ne te deserat præsentia Domini quem amplecteris, quo in æternum frui desideras.

Nos ergo diligamus Deum, &c.] Diligamus, quia prior dilexit nos. Nam unde diligeremus, nisi ipse prius dilexisset nos? Hinc enim ipse in evangelio dicit, Non vos me elegistis, sed ego elegi vos. Ita autem perfecti erimus in caritate, si quemadmodum nullius alterius nisi salutis nostræ gratia prior nos ille dilexit, ita eum nos quoque nullius rei nisi amoris dilexerimus obtentu. Verum quia sunt qui verbo tenus Deum diligunt, consulte subjungitur,

Si quis dixerit, quoniam diligo Deum, &c.] Unde probas quia mendax est? Audi:

Qui enim non diligit fratrem suum, &c.] Qui diligit fratrem suum, diligit Dcum. Necesse est ut diligat Deum, ut diligat ipsam dilectionem. Deus enim di-

lectio est. Et ne quis dicere auderet, Et quid obstat diligere Deum, etiamsi non diligo fratrem? recte subditur,

Et hoc mandatum habemus a Deo, &c.] Quomodo enim diligis eum, cujus odisti mandatum? Quis est qui dicat, diligo imperatorem, sed odi leges ejus? Non ita verus Dei amator, sed, vide (inquit) quia mandata tua dilexi, Domine. Et ideo confidenter adjungit, In tua misericordia vivifica me.

IN CAP. V. Omnis qui credit quoniam Jesus est Christus, &c.] Quis est qui credit quoniam Jesus est Christus? Qui sic vivit quomodo præcepit Christus. Nemo hæreticorum, nemo schismaticorum dicat, Et nos credimus quia Jesus est Christus. Nam et dæmones credunt et contremiscunt, et confitebantur, sicut in evangelio legimus, et sciebant ipsum esse Christum. Sed quia dilectionem et opera veritatis non habent, ex Deo non sunt.

Et omnis qui diligit eum qui genuit, diligit et eum, &c.] Mira arte prædicationis beatus Joannes ad dilectionem proximi nos accendere curavit, primo commemorans quia omnis qui perfecte credit, ex Deo sit natus: deinde insinuans quam justum sit ut qui Deum diligit, diligat et eum qui ex Deo natus est. Si quis enim tantæ tarditatis est, ut hominem quia homo est, quia secum eandem in terra peregrinationem tolerat, amare neglexerit; admonendus est, ut saltem ob id illum amet, quia ex Deo natus est, quia particeps secum divinæ gratiæ factus est, quia eadem secum vitæ cœlestis præmia expectat. Quæ quidem exhortatio specialiter ad illos pertinet, qui non solum humanæ consortio naturæ, sed et fidei professione fratres sunt nobis effecti. Verum quia nonnulli sunt qui proximos diligunt, sed propter consanguinitatem, vel propter aliquod commodum temporale, recte sanctus evangelista, qui sit verus proximi amor, subdendo manifestat:

In hoc cognoscimus quoniam diligimus natos Dei, &c.] Ille ergo solus recte proximum diligere probatur, qui et Conditoris amore flagrare cognoscitur, et ne quis seipsum de Conditoris amore falleret, verbo tenus se amare profitendo, bene cum dixisset, In hoc cognoscimus, quoniam diligimus natos Dei, cum Deum diligamus, addidit, et mandata ejus faciamus.

Hæc enim est caritas Dei, ut mandata ejus custodiamus.] Hoc et ipse Dominus dicit: Si quis diligit me, sermonem meum servabit. Probatio ergo dilectionis, exhibitio est operis. Vere enim diligimus, si ad mandata ejus a nostris nos voluntatibus coarctamus. Nam qui adhuc per illicita desideria defluit, profecto Deum non amat, quia ei in sua voluntate contradicit.

Et mandata ejus gravia non sunt.] Et ipse Dominus dicit: Jugum meum suave est, et onus meum leve. Neque his vel Domini vel beati Joannis verbis debet videri adversum, quod et ipse Dominus alibi dicit, quia angusta porta et arcta via est quæ ducit ad vitam. Et propheta ad eum: Propter verba, inquit, labiorum tuorum ego custodivi vias duras. Et apostolus: Quia per multas tribulationes oportet nos introire in regnum Dei. Quæ enim natura sua dura sunt et aspera, spes cœlestium præmiorum et amor Christi facit esse levia. Durum namque est persecutiones pati propter justitiam, sed et hoc facit suave, quod ipsorum qui sic patiuntur est regnum cœlorum. Unde bene subditur,

Quoniam omne quod natum est ex Deo, vincit mundum.] Ideo namque mandata divina non sunt gravia, quia omnes qui vera devotione his mancipantur, et adversa mundi hujus et blandimenta pari mente contemnunt, ipsam quoque mortem velut ingressum patriæ cœlestis amantes. Et ne quis sua virtute mundi vel luxus vel labores se posse superare confideret, consulte subjungit,

Et hæc est victoria quæ vincit mundum, fides nostra.] Illa nimirum fides, quæ per dilectionem operatur. Illa fides, qua cjus humiliter auxilium flagitamus, qui ait,

In mundo pressuras habebitis, sed confidite, ego vici mundum.

Quis est qui vincit mundum, &c.?] Vincit mundum, qui Jesum Filium Dei esse credens, digna eidem fidei opera jungit. Sed numquid sola divinitatis ejus fides et confessio valet ad salutem sufficere? Vide sequentia.

Hic est qui venit per aquam et sanguinem, Jesus Christus.] Qui ergo erat æternus Dei Filius, factus est homo in tempore, ut qui nos per divinitatis suæ potentiam creaverat, per humanitatis suæ infirmitatem recrearet. Qui venit per aquam et sanguinem; aquam videlicet lavacri, et sanguinem suæ passionis; non solum baptizari propter nostram ablutionem dignatus est, ut nobis baptismi sacramentum consecraret ac traderet, verum etiam sanguinem suum dedit pro nobis, sua nos passione redimens, cujus sacramentis semper refecti nutriremur ad salutem.

Et Spiritus est qui testificatur, quoniam Christus est veritas.] Baptizato in Jordane Domino descendit Spiritus Sanctus in specie columbæ super eum, testimonium illi perhibens, quia veritas est, hoc est verus Dei Filius, verus Mediator Dei et hominum, verus humani generis Redemptor ac Reconciliator, vere ipse mundus ab omni contagione peccati, vere sufficiens tollere peccata mundi. Quod etiam ipse Baptista, viso ejusdem Spiritus adventu intelligens, ait: Qui me misit baptizare in aqua, ille mihi dixit: Super quem videris Spiritum descendentem et manentem super eum, hic est qui baptizat in Spiritu Sancto. Et ego vidi, et testimonium perhibui, quia hic est Filius Dei. Quia ergo Spiritus Jesum Christum esse veritatem testatur, ipse se Veritatem cognominat, Baptista illum veritatem prædicat, Filius tonitrui veritatem evangelizat, taceant blasphemi, qui hunc phantasma esse dogmatizant: pereat de terra memoria eorum, qui eum vel Deum vel hominem esse verum denegant.

Quoniam tres sunt qui testimonium dant in terra, &c.] Spiritus dedit testimonium, quoniam Jesus est veritas, quando super baptizatum descendit. Si enim verus Dei Filius non esset, nequaquam in eum tanta manifestatione Spiritus Sanctus veniret. Aqua etiam et sanguis dedere testimonium, quoniam Jesus est veritas, quando de latere eius in cruce mortui manarunt. Quod nullatenus fieri posset, si veram carnis naturam non haberet. Sed et hoc quod ante passionem, cum oraret, factus est sudor ejus sicut guttæ sanguinis decurrentis in terram, veritati carnis assumptæ testimonium dat. Nec reticendum quod in hoc quoque sanguis et aqua testimonium illi dederunt, quod de latere mortui vivaciter effluxerunt, quod erat contra naturam corporum mortuorum, atque ob id mysteriis aptum, et testimonio veritatis fuit congruum, videlicet insinuans quia et ipsum Domini corpus melius post mortem esse victurum resuscitatum in gloria, et ipsa mors illius nobis vitam donaret. Hoc quoque quod sudor ejus instar guttæ sanguinis decurrebat in terram, testimonium perhibebat illi sacro mysterio quod ecclesiam totum per orbem suo sanguine lavaret. Tres sunt ergo qui testimonium perhibent veritati:

Et tres (inquit) unum sunt.] Individua namque hæc manent, nihilque eorum a sui connexione sejungitur, quia nec sine vera credenda est humanitate divinitas, nec sine vera divinitate humanitas. Sed et in nobis hæc unum sunt, non natura ejusdem substantiæ, sed ejusdem operatione mysterii. Nam sicut beatus Ambrosius ait, Spiritus manentem renovat, aqua proficit ad lavacrum, sanguis spectat ad pretium. Spiritus enim nos per adoptionem Dei filios fecit, sacri fontis unda nos abluit, sanguis Domini nos redemit. Alterum ergo invisibile, alterum visibile testimonium sacramento consequitur spirituali.

Si testimonium hominis accipimus, testimonium Dei majus est, &c.] Magnum est testimonium hominis quod perhibet de Filio Dei, dicens: Dixit Dominus Domino meo, Sede a dextris meis. Et ex persona ipsius Filii:

Dominus dixit ad me, Filius meus es tu. Itemque ex persona Patris loquentis de Filio: Ipse invocabit me, Pater meus es tu, Deus meus et susceptor salutis meæ. Pater meus, quia ego Filius Dei. Deus meus, quia ego Susceptor salutis meæ, quia ego passurus et a morte salvandus sum. Et ego (inquit) primogenitum ponam illum excelsum præ regibus terræ. Magnum hoc testimonium verum, et omni acceptione dignum hoc testimonium hominis de Filio Dei, sed multo majus est testimonium Dei, qui testificatus est ipse de Filio suo, cum de cœlo illum alloquens ait, Tu es Filius meus dilectus, in te complacuit mihi. Magnum est testimonium præcursoris, quod de Dei Filio perhibens ait. Ego baptizavi vos aqua, ille vero baptizabit vos Spiritu Sancto. Majus est testimonium Patris, quo Spiritum Sanctum in eum quo semper erat plenus etiam visibiliter misit.

Qui credit in Filium Dei, habet testimonium Dei in se.] Qui ita credit in Filium Dei, ut exerceat operando quod credit, habet testimonium Dei in se. Illud utique quia ipse quoque in filiorum Dei numero jure computetur, ipso unico Filio Dei sic suis fidelibus pollicente, Si quis mihi ministraverit, honorificabit eum Pater meus. Quod si testimonium Dei habere merueris, si Deum testem tuæ fidei intemeratæ possederis, quid te hominum infamia, quid etiam persecutio lædit? Si enim Deus pro nobis, quis contra nos?

Qui non credit Filio, mendacem facit eum, &c.] Frustra Judæi, frustra hæretici Patrem se credere et venerari putant, quamdiu Christum contemnunt, et ei credere renuunt. Qui enim non honorificat Filium, non honorificat Patrem, qui misit illum. Qui non credunt Filio, qui ait, Ego et Pater unum sumus: et interrogante Caipha, ac dicente, Tu Christus Filius Dei benedicti? respondit: Ego sum. Sed eum vel non esse Christum, vel non esse Filium Dei, vel non esse similem Patri contendunt; mendacem profecto faciunt Patrem,

quia non credunt in testimonio quod testificatus est de Filio suo. In illo videlicet quod et supra memini: Tu es Filius meus dilectus, in te complacuit mihi. Sed et in illo quod ei imminente hora passionis perhibuit, dum orante illo ac dicente: Pater, salvifica me ex hac hora, sed propterea veni in hanc horam. Pater, clarifica nomen tuum: respondit, etiam turba audiente de cœlo, Et clarificavi, et iterum clarificabo: verum se Deum Patrem esse significans in cœlis illius, qui ut verus homo mortem passurus erat in terra.

Et hoc est testimonium, quoniam vitam æternam dedit nobis Deus.] Dedit, inquit, vitam æternam nobis. Et ipse qui loquitur, adhuc vitam temporalem et morti obnoxiam agebat in carne. Sed ita dedit nobis vitam æternam, sicut dedit nobis potestatem filios Dei fieri credentibus in nomine ejus. Ut enim scias datam tibi esse a Deo potestatem habere vitam æternam, audi prophetam: Quis est homo qui vult vitam, et cupit videre dies bonos? Cohibe linguam tuam a malo, et labia tua ne loquantur dolum, et cætera usque ad finem Psalmi. Dedit ergo nobis vitam æternam, sed adhuc in terra peregrinantibus in spe, quam daturus est in cælis ad se pervenientibus in re.

Et hæc vita in Filio ejus est.] In fide scilicet et confessione nominis ejus, in perceptione sacramentorum ejus, in observatione mandatorum ejus. Hinc et ipse ait: Nemo venit ad Patrem nisi per me. Et Petrus de illo: Neque enim nomen est aliud sub cœlo datum hominibus, in quo oporteat nos salvos fieri.

Qui habet Filium, habet vitam, &c.] Ne parum dicere videretur vitam esse in Filio, addidit, ipsum Filium esse vitam. Quod idem quoque Filius Patrem glorificans ostendit ubi ait: Sicut enim habet Pater vitam in semetipso, sic dedit et Filio vitam habere in semetipso. Qualiter autem eadem vita quæ Filio est et Patri communis, etiam credentes illustret, idem Filius alibi ad Patrem orans insinuat: Sicut dedisti ei potestatem,

inquit, omnis carnis, ut omne quod dedisti ei det eis vitam æternam. Hæc est autem vita æterna, ut cognoscant te solum verum Deum, et quem misisti Jesum Christum.

Hæc scripsi vobis, ut sciatis quoniam vitam habetis æternam, &c.] Ut sciatis, inquit, ut certi sitis futuræ vestræ beatitudinis, qui creditis in Christo, ut non seducamini per fraudem eorum qui Jesum esse Dei Filium negant, et ideo nihil eis profuturum asseverant qui in nomine ejus crediderunt. Et mira hæreticorum vesania, qui totiens per totam hanc epistolam appellato Dei Filio, ipsi contra, non Filium, sed creaturam Dei, Christum esse confirmant. Quod nusquam prorsus legunt, nisi dum humanitatis ejus mentio celebratur.

Et hæc est fiducia quam habemus ad eum, &c.] Magnam nobis fiduciam præbet sperandi a Domino bona cœlestia, quod et in hac vita quicquid salubriter eum petierimus, impetramus: juxta quod etiam ipse in evangelio credentibus promittit: Dico vobis, inquiens, omnia quæcunque orantes petitis, credite quia accipietis, et evenient vobis. Notandum autem quod ita orantes exaudimur a Domino, si ea quæ ipse jussit petimus. Dicit autem ipse: Primum quærite regnum Dei, et justitiam ejus. Unde bene et Joannes cum dixisset, Quodcunque petierimus, exaudit nos; interposuit, Secundum voluntatem ejus. Ergo super his tantum plenam nos et indubitabilem jussit exauditionis habere fiduciam, quæ non nostris commodis, nec solatiis temporalibus, sed Domini congruant voluntati. Quod etiam in oratione Dominica inserere præcipimur, Fiat voluntas tua: scilicet non nostra. Si enim et illud apostoli recordemur: Quoniam quid oremus secundum quod oportet, nescimus, intelligimus nos nonnunquam saluti nostræ contraria postulare, et commodissime nobis ab eo qui utilitatem nostram rectius quam nos intuetur, ea quæ poscimus denegari. Quod

ipsi quoque magistro gentium accidisse non dubium est.

Et scimus quoniam audit nos quicquid petierimus, &c.] Multipliciter eadem quæ præmiserat inculcat, ut nos ad orandum vivacius excitet. Sed manet objectio quam posuit, ut secundum voluntatem petamus nostri Conditoris. Quod bifariam potest accipi, ut scilicet et ea quæ ipse vult rogemus, et tales ipsi quales esse nos desiderat ad rogandum veniamus. Quod est habere fidem quæ per dilectionem operatur, et ante omnia meminisse illius evangelici mandati: Et cum stabitis ad orandum, dimittite si quid habetis adversus aliquem, ut et Pater vester qui in cœlis est dimittat vobis peccata vestra.

Qui scit fratrem suum peccare peccatum non ad mortem, &c.] Hæc et hujusmodi secundum voluntatem Domini petuntur, quæ ad fraternæ dilectionis officium Loquitur autem de quotidianis levibusque peccatis, quæ sicut difficile vitantur, sic etiam facile curantur. Sed quo ordine hæc alterutrum petitio sit celebranda pro peccatis, Jacobus insinuat apertius, dicens, Confitemini alterutrum peccata vestra, et orate pro invicem ut salvemini. Si ergo dictu, vel cogitatu, vel oblivione, vel ignorantia forte deliquisti, vade ad fratrem, confitere illi, postula interventionem. Si ipse te fragilitatis suæ conscium pure confitendo fecerit, et tu ejus errata pie intercedendo dilue. Sed hæc de levioribus dicta sint peccatis. Porro si gravius quid admisisti, induc presbyteros ecclesiæ, et ad illorum examen castiga te.

Est peccatum ad mortem, &c.] Magna hic quæstio nascitur, quia aperte ostendit beatus Joannes esse quosdam fratres pro quibus orare nobis non præcipitur, cum Dominus etiam pro persecutoribus nostris orare nos jubeat. Quæ non aliter solvi potest, nisi fateamur esse aliqua peccata in fratribus, quæ inimicorum persecutione graviora sint. Peccatum ergo fratris

ad mortem est, cum post agnitionem Dei, quæ per gratiam Domini nostri Jesu Christi data est, quis oppugnat fraternitatem, et adversus ipsam gratiam qua reconciliatus est Deo, invidentiæ facibus agitatur. Peccatum autem non ad mortem est, si quisquam non amorem a fratre alienaverit, sed officia fraternitati debita per aliquam infirmitatem animi non exhibuerit. Quapropter et Dominus in cruce ait: Pater, ignosce illis, quia nesciunt quid faciunt. Nondum enim gratiæ Spiritus Sancti participes effecti, societatem sanctæ fraternitatis inierant. Et beatus Stephanus orat pro eis a quibus lapidabatur, quia nondum Christo crediderant, neque adversus illam communem gratiam dimicabant. Et Apostolus Paulus propterea, credo, non orat pro Alexandro, quia jam frater erat: et ad mortem, id est, invidentia fraternitatem oppugnando peccaverat. his autem qui non abruperant amorem, sed timore succubuerant, orat ut eis ignoscatur. Sic enim dicit: Alexander ærarius multa mala mihi ostendit, reddet illi Dominus secundum opera eius: quem et tu devita, valde enim restitit nostris sermonibus. Deinde subjungit pro quibus orat, ita dicens; In prima mea defensione nemo mihi affuit, sed omnes me dereliquerunt; non illis imputetur. Potest autem peccatum usque ad mortem accipi: Pro quo rogare quempiam vetat, quia scilicet peccatum quod in hac vita non corrigitur, ejus venia frustra post mortem postulatur. Verum si sequentia diligenter inspicimus, magis superior sensus hujus lectionis tenori congruere videtur. Nam subditur,

Omnis iniquitas peccatum est, &c.] Tanta est, inquit, diversitas peccatorum, ut omne quod ab æquitatis ratione discrepat, inter peccata numeretur, quamvis minima peccata justis suæ justitiæ meritum nequaquam auferre, vel minuere possint, illa duntaxat sine quibus hanc vitam nullatenus transigere valent, et item quædam peccata tantum ab omni justitiæ sorte discordent: tanta iniquitate patrentur, ut absque ulla con-

tradictione factorem suum, nisi corrigantur, æternam mergant in pænam. De quibus scriptum est: Anima quæ peccaverit, ipsa morietur. Qua beati Joannis sententia manifeste repudiatur inepta Stoicorum disputatio, qui dicere ausi sunt contra omnem generis humani sensum, et affirmare, quod omnia peccata sint paria, dicentes nihil distare utrum hominem quis furatus sit, an bovem, an gallinam: quia non animal crimen sed animus fecerit. Quos Jovinianus sequutus est hæreticus, astruens nullam nuptiarum et virginitatis esse distantiam, non abstinentes in aliquo retributionis privilegio, simpliciter epulantibus esse præferendos. Omne itaque quod inique committitur vel cogitatur, ad peccatum referendum est. Sed sunt peccata quædam ad mortem, de qualibus dicit Apostolus, Quoniam qui talia agunt, regnum Dei non consequentur.

Scimus quoniam omnis qui natus est ex Deo, non peccat.] Peccatum videlicet ad mortem. Quod et de omni crimine capitali, et de illo specialiter potest intelligi quo violatur fraternitas, sicut et supra exposuimus. Sed et peccatum ad mortem, peccatum usque ad tempora mortis protractum diximus recte posse intelligi, quod omnis qui natus est ex Deo non peccat. Denique David rex mortale crimen admisit. Quis enim nesciat adulterium et homicidium mortem mereri perpetuam? Sed tamen David, quia ex Deo natus est, quia ad filiorum Dei pertinebat societatem, non peccavit usque ad mortem, quia sui reatus veniam mox pœnitendo promeruit.

Sed generatio Dei conservat eum, &c.] Gratia Christi qua renati sunt fideles, conservat eos qui secundum propositum vocati sunt sancti, ne peccatum ad mortem committant: et si in quibuslibet pro humanæ conditionis fragilitate deliquerint, ne ab hoste maligno possint tangi, defendit. Item dicendum tamdiu nos in generatione Dei permanere, quamdiu non peccaverimus: imo qui in generatione Dei perseverant, peccare non

possunt, neque a maligno contingi. Quæ enim communicatio lucis ad tenebras, Christi ad Belial? Quomodo (inquit) dies et nox misceri nequeunt, sic justitia et iniquitas, peccatum et bona opera, Christus et Antichristus, malignus et generatio Dei.

Scimus quoniam ex Deo nati sumus, &c.] Nos ex Deo sumus ejus gratia et baptismo regenerati per fidem, et ut in fide perduremus servati. Mundi vero amatores maligno sunt hosti subjecti, vel nunquam regenerationis unda ab ejus soluti dominio, vel post gratiam regenerationis denuo peccando ad ejus dominium redacti. solum mundi amatores, sed et illi qui recens editi necdum dignoscentiam boni habent ac mali, propter reatum prævaricationis primæ, ad regnum maligni pertinent hostis, nisi per gratiam benigni Conditoris eruantur de potestate tenebrarum, et transferantur in regnum Filii caritatis ipsius. Unde non ait simpliciter, Mundum in maligno positum: sed cum additamento, Et mundus (inquit) totus in maligno positus est. Nam sicut beatus Ambrosius ait, Omnes homines sub peccato nascimur, quorum ipse ortus in vitio est. Et frustra nititur Pelagius affirmare quod parvuli recens editi non opus habeant gratia baptismatis renasci, quia tam mundi nascantur ab omni sorde peccati, quam fuit mundus in paradiso conditus Adam, nullam scilicet ex illo trahentes originalis culpæ maculam, in nullo existentes rei donec propria sponte peccare incipiant. nos omissis Antichristorum venenis, quæ per totam hanc epistolam ille qui de pectore Domini fonte vitæ potatus est, damnat, et de ecclesia expellit, audiamus in clausula verbum bonum salutis quod nobis eructat. Attendamus opera summi Regis quæ dicit. Sequitur,

Et scimus, quoniam Filius Dei venit, &c.] Quid enim apertius his verbis? quid dulcius? quid adversus omnes hæreses fortius potuit dici? Christus est verus Dei Filius. Pater Christi Jesu Domini nostri verus est Deus. Venit Filius Dei sempiternus temporaliter in

mundum, qui erat in mundo, et per quem factus est mundus. Neque aliam ob causam venit nisi nostræ salutis, hoc est, ut daret nobis sensum cognoscere verum Deum. Nemo enim sine divina cognitione ad vitam venire, nemo Deum cognoscere nisi ipso docente poterat: sicut et ipse dicit, Et nemo novit Filium nisi Pater, neque Patrem quis novit nisi Filius, et cui voluerit Filius revelare. Subauditur, Et Patrem et Filium. Utrumque enim Filius revelat, qui in carne visibilis apparens, divinitatis arcana per evangelium suum modo patefacere dignatus est.

Hic est verus Deus, et vita æterna.] Verum Deum dixerat esse Filium, verum Deum hunc esse multoties repetit. Hunc dicit esse vitam æternam. Non utique ita sicut nobis vita promittitur æterna, quæ sic ex tempore nos suscipiat, ut nunquam nobis finem bene vivendi reponat: sed Filius vita sine initio temporis semper manens, sine termino semper mansura.

Filioli, custodite vos a simulacris.] Qui verum Deum cognovistis, in quo vitam habetis æternam, custodite vos a doctrinis hæreticorum, quæ perpetuam ducunt ad mortem; quia more illorum qui simulacra pro Deo faciunt, gloriam incorruptibilis Dei pravis dogmatibus in similitudinem corruptibilium rerum immutant. Custodite vos a philargyria, quæ est simulacrorum servitus. Observate, ne quas mundi illecebras, Conditoris amori præponatis. Nam et hoc inter simulacra reputabitur: quatenus solius veritatis curam studiumque habentes, in hujus visione mereamini sine fine lætari. Mundus enim transit, et concupiscentia ejus. Qui autem fecerit voluntatem Domini, manet in æternum.

#### IN II. EPISTOLAM JOANNIS.

Senior electæ dominæ et natis ejus, &c.] Quidam putant hanc et sequentem epistolam non esse Joannis VOL. XII.

Apostoli, sed cujusdam presbyteri Joannis; cujus sepulcrum usque hodie monstratur in Epheso. etiam Papias auditor apostolorum, et in Hierapoli episcopus, in opusculis suis sæpe meminit. Sed nunc generalis ecclesiæ consensus habet, quod has quoque epistolas Joannes Apostolus scripserit, quia revera multam verborum et fidei similitudinem cum prima ejus epistola ostendunt, et simili zelo detestantur hæreticos. rem autem se dicit Joannes, vel quia jam provectus erat ætate quando has scripsit epistolas, vel quia nomen senioris, id est, presbyteri etiam pontifici propter maturitatem sapientiæ et gravitatis congruit. Petrus ait: Seniores ergo qui in vobis sunt obsecro consenior et testis passionum Christi, Senior, inquit, electæ dominæ et natis ejus, quos ego diligo in veritate, id est, vero amore diligo, illo videlicet qui secundum Deum est. Vel certe quos ideo diligo, quia perseverantes in veritate considero.

Et non ego solus, sed et omnes, &c.] Quia contra hæreticos scribere incipit, qui a fidei veritate exciderunt, recte omnium qui veritatem cognoverunt unam dilectionem in Spiritu Sancto esse commemorat, ut unanimitate simul et multitudine catholicorum terreat eos qui ab eorum societate se, cum pauci essent, segregarunt. Revera enim omnes per orbem catholici unam veritatis regulam sequuntur: non autem omnes hæretici et infideles unanimo errori consentiunt: verum non minus semet alterutrum, quam ipsam veritatis viam impugnant.

Propter veritatem quæ permanet in vobis, &c.] Non aliam, inquit, ob causam te tuosque diligimus, nisi propter veritatem fidei, quæ in nobis semper inexpugnabilis perdurat, quia videlicet eandem etiam vos invincibiliter custodire comperimus.

Sit vobiscum gratia, misericordia, pax a Deo Patre, &c.] Quoniam negabant illius temporis hæretici, Marcion scilicet et Cerinthus, verum esse Filium Dei Do-

minum nostrum Jesum Christum, et ei a nativitate humana principium dabant: recte Joannes eum ad confutandos blasphemos, Filium Dei Patris esse commemorat. Gratiam quoque et misericordiam et pacem ab illo sicut et a Deo Patre fidelibus esse dandam testatur, ut eum æqualem et coæternum Patri demonstret, ejus dona eadem quæ Patris esse designat, sicut et ipse Dominus de sua et Patris consubstantialitate loquens, ait: Quæcunque enim Pater fecerit, hæc et Filius facit similiter.

Et nunc rogo te, domina, non tanquam mandatum novum scribens tibi, &c.] Arguit hoc verbo hæreticos, qui nova dogmata, relictis his quæ ab apostolis audierant, inducere tentabant, ac per hoc fraternæ caritatis fædera dissipabant. Dicit ergo, se nequaquam novum mandatum scribere, sed hoc solum hortari, ut antiqua fides in omnibus, et caritas illibata permaneat.

Quoniam multi seductores exierunt in mundum, &c.] Et de hæreticis potest intelligi, qui confitentur quidem Jesum Christum incarnatum, sed in aliqua parte fidei ejus non recte sentiunt, aut veram ejus carnem, aut veram animam, aut veram divinitatem, aut verum ejus Patrem Deum, aut verum ejus Spiritum Sanctum Deum omnipotentem, aut aliud aliquid quod recta fides confitetur, negantes. Potest et de Judæis accipi, qui omnino Jesum Christum negant, qui Christum in carne necdum venisse ad salutem mundi dejerant, sed ad interitum suum venturum expectant Antichristum.

Omnis qui recedit, et non permanet in doctrina, &c.] Nota verborum distantiam, et fidei complectere veritatem. Non permanentem in doctrina Christi, Deum non habere, permanentem autem in doctrina ejus, Filium et Patrem dicit habere, ut ostendat Patrem et Filium unum esse Deum verum, et coarguat eos mendacii, qui Filium vel non esse Deum, vel posteriorem aut minorem Patre asseverant.

Si quis venit ad vos, et hanc doctrinam non affert, &c.]

Hæc Joannes de schismaticis sive hæreticis detestandis, quæ verbis docuit, etiam factis exercuit. Narrat enim de illo auditor ejus sanctissimus et martyr fortissimus Polycarpus Smyrnæorum antistes, quod tempore quodam cum apud Ephesum balneas lavandi gratia fuisset ingressus, et vidisset ibi Cerinthum, exiliret continuo, et discederet non lotus, dicens: Fugiamus hinc, ne et balneæ ipsæ corruant, in quibus Cerinthus lavat se, veritatis inimicus. Idem etiam Polycarpus Marcioni aliquando cum occurrisset, dicenti sibi: Agnosce nos: respondit: Agnosco, agnosco primogenitum Satanæ. Tanta tunc apostoli atque eorum discipuli in religione cautela utebantur, ut ne verbi quidem communionem cum aliquo eorum qui a veritate deviaverant habere paterentur: sicut et Paulus dicit: Hæreticum hominem, post primam et secundam correptionem, devita, sciens quia perversus est hujusmodi et peccat, cum sit a semetipso damnatus.

Salutant te filii sororis tuæ electæ.] Sicut adversariis veritatis ave dicere prohibet, ita e contrario, electos ex persona electorum salutat, ut et infideles detestentur ab omnibus bonis, si forte vel sic corrigi velint, et fidelium semper ad invicem pax augescat et caritas.

# IN III. EPISTOLAM JOANNIS.

Senior Gaio carissimo, &c.] Qui vel qualis fuerit iste Gaius, in processu epistolæ monstratur. Quia videlicet et fidem Christi quam perceperat, bonis accumulabat actibus, et si ipse ad prædicandum verbum minime sufficiebat, eos tamen qui prædicarent de facultatibus suis, sustentare gaudebat. Hunc autem esse Gaium arbitramur, cujus in epistola ad Romanos Paulus meminit, dicens: Salutat vos Gaius hospes meus et ecclesiæ totius. Quia enim hospes et qui suscipit et suscipitur appellari consuevit, erat hospes universæ ecclesiæ, quia

omnes qui ad se veniebant, et prædicatores videlicet et auditores verbi, benigne suscipiebat: sicut et hujus epistolæ sequentia manifeste declarant. Unde et Joannes eum in veritate diligit, hoc est, non temporalium gratia commodorum, sed solo perennium bonorum eum diligere videtur intuitu. Fuisse autem Gaius Corinthi videtur; ex eo quod Paulus in illa moratus civitate, epistolam scripsit ad Romanos, quos et ex ejus nomine salutat. Sed et in epistola ad Corinthios, Gaii quasi civis Corinthii meminit, dicens, Gratias ago Deo meo, quod neminem vestrum baptizavi, nisi Crispum et Gaium: ne quis dicat quod in nomine meo baptizati estis.

Carissime, de omnibus orationem facio, &c.] Hoc (inquit) a Domino crebris exopto precibus, ut quod bene agis, bene perficias. Et sicut nunc anima tua, id est, interna mentis intentio prospere agit, id est, proficit in eleemosynarum operibus abundantibus, et benignitate animi dapsilis, et pecuniarum facultate quas indigentibus largiris, ita semper virtutibus plenam Domino adjuvante vitam ducere possis.

Majorem horum non habeo gratiam, &c.] Id est, ut eos quos prædicando vel baptizando filios Deo genui, cognoscam veritatem et recte fidei et bonæ operationis observantes.

Carissime, fideliter facis quicquid operaris in fratres, &c.] Fideliter facis, dicit pro eo ut diceret, sicut vere es fidelis, ita facis, ostendens ex operibus fidem tuam.

Pro nomine enim profecti sunt, nihil accipientes a gentibus.] Cum dicit pro nomine, subaudiendum est Domini Jesu Christi. Sic enim loquebantur antiqui. Duabus autem ex causis pro nomine Domini sunt profecti, aut ad prædicandum videlicet nomen ejus propria sponte venientes, aut propter nominis sancti fidem et confessionem a civibus sive a contribulibus suis patria expulsi.

Nos ergo debemus suscipere hujusmodi, &c.] Jungit sc

beatus Joannes, qui omnia dimiserat propter Christum, personæ fidelium divitum; quatenus eos ita alacriores reddat ad miserendum pauperibus et peregrinis: nec discredendum est illum veraciter dicere potuisse, quod Paulum dixisse legimus, Ipsi scitis quoniam ad ea quæ mihi opus erant et his qui mecum sunt, ministraverunt manus istæ. Omnia ostendi vobis, quia sic laborantes, oportet suscipere infirmos, ac meminisse verbi Domini, sicut dixit, Beatius est magis dare quam accipere. Cooperatores autem eos dicit veritatis, quia qui spiritualia dona habentibus, temporalia subsidia tribuit, in ipsis donis spiritualibus cooperator existit. Nam cum pauci sint qui spiritualia dona perceperunt, et multi qui rebus temporalibus abundant; per hoc se divites virtutibus pauperum inserunt, dum eisdem sanctis pauperibus de suis divitiis impartiuntur. Hinc etenim Dominus ait. Qui recipit prophetam in nomine prophetæ, mercedem prophetæ accipiet; et qui recipit justum in nomine justi, mercedem justi accipiet.

Scripsissem forsitan ecclesiæ, sed is qui amut primatum gerere in eis, &c.] Diotrephes, ut videtur, erat hæresiarcha temporis illius aliquis superbus et insolens, malens nova docendo primatum sibi usurpare scientiæ, quam antiquis sanctæ ecclesiæ, quæ Joannes prædicabat, humiliter auscultare mandatis. Unde bene Diotrephes speciose insulsus, sive decor insaniens interpretatur, ut perfidiam cordis etiam nomine signet.

Propter hoc, si venero, commonebo ejus opera.] Id est, in omnium notitiam manifestius arguendo producam. Juxta illud Apostoli Pauli: Quid vultis, in virga veniam ad vos?

Que facit, verbis malignis garriens in nos.] Notandum quod linguas detrahentium, sicut nostro vitio non debemus excitare, ne ipsi pereant; ita per suam malitiam excitatas debemus æquanimiter tolerare, ut nobis meritum crescat: aliquando autem etiam compescere, ne dum de nobis mala disseminant, eorum qui audire bona

poterant, corda innocentium corrumpant. Hinc est quod Joannes detractoris sui linguam redarguit: ne suam prædicationem non audirent qui audire poterant, et in pravis moribus remanerent.

Carissime, noli imitari malum, sed quod bonum est.] Quod bonum illum imitari velit, subdendo aperit, dicens.

Demetrio testimonium redditur ab omnibus.] Quia videlicet ipse susciperet infirmos, et egentes pro veritate sustentaret. Hunc ergo Gaio imitandum proponit, ut similiter omnium laude possit et ipse dignus existere.

Pax tibi. Salutant te amici, &c.] Amicis gratiam pacis mandat, et salutis, ut per hæc Diotrephen cæterosque veritatis inimicos, a salute et pace vestra monstret extraneos.

## IN EPISTOLAM JUDÆ.

Judas, Jesu Christi servus, &c.] Judas apostolus, quem in evangelio Matthæus et Marcus Thaddæum appellant, scribit contra eosdem fidei corruptores, quos et Petrus et Joannes in suis damnant epistolis.

Carissimi, omnem sollicitudinem faciens scribendi vobis, &c.] De communi eorum salute dicit, de illa salute quæ ipsi et illis erat communis. Omnium namque electorum una et communis est salus, fides, et dilectio Christi.

Deprecans supercertari semel traditæ sanctis fidei.] Deprecans non aliam fidem discere quam eam quæ semel tradita est vobis ab apostolis, sed pro hac certari semper usque ad mortem.

Subintroierunt enim quidam homines, &c.] In hoc judicium dicit, in hanc damnationem, quam impii faciendo merentur. Unde Dominus dicit, Et procedent qui bona fecerunt, in resurrectionem vitæ: qui vero mala egerunt, in resurrectionem judicii, id est, damnationis.

Domini nostri gratiam transferentes in luxuriam.] Do-

mini nostri gratia mollivit duritiam legis, quia cum illa diceret, si quis hæc vel illa fecerit, lapidibus obruatur: si quis hæc vel illa fecerit, flammis comburatur: Dominus, laxata districtione legis, dedit per evangelii gratiam licentiam purgandi scelera commissa per pænitentiam et eleemosynæ fructus. Sed hanc ejus gratiam transferunt in luxuriam, qui nunc tanto licentius ac liberius peccant, quanto minus se vident statim asperitate legis de admissis facinoribus examinari.

Et solum Dominatorem et Dominum nostrum Jesum Christum negantes.] Solus Dominator est Dominus noster Jesus Christus cum Patre et Spiritu Sancto, sicut solus Dominator est Pater cum Filio et Spiritu Sancto; sicut et solus Dominator est Spiritus Sanctus cum Patre et Filio. Sola Dominatrix est tota ipsa Trinitas, Pater et Filius et Spiritus Sanctus. Quamcunque enim in eadem sancta et individua Trinitate personam nomines, solus Deus est. Et cum totam simul Trinitatem nominas, solum verum Deum nominas. Unde recte intelligendum, quia quicunque hæretici Patrem Christi verum Deum bonum et justum esse denegant; solum Dominatorem et Dominum nostrum negant. Quicunque Jesum Christum verum esse Filium Dei negant, et hi utique solum Dominatorem et Dominum nostrum negant. Quicunque Spiritus Sancti potentiæ derogant, etiam hi solius Dominatoris et Domini nostri majestati contradicunt. Quia nimirum idem Pater et Filius et Spiritus Sanctus, solus Dominator et Dominus noster est.

Commonere autem vos volo, scientes semel omnia.] Omnia videlicet arcana fidei scientes, et non opus habentes recentia quasi sanctiora a novis audire magistris.

Quoniam Jesus populum de terra Ægypti salvans, &c.] Jesum non filium Nave, sed Dominum nostrum dicit, ostendens primum quia non ipse a partu sanctæ Virginis, ut hæretici affirmant, principium habuit, sed juxta mysterium sui nominis ad salvationem credentium

Deus æternus extitit. Deinde insinuans quod ita credentes salvat propitius, ut etiam justus damnet incredulos. Ita enim clamante ad se de afflictione Ægyptia primo salvavit humiles, ut secundo murmurantes contra se in eremo prosterneret superbos. Quod ideo inculcat, ut etiam nunc meminerimus illum sic per aquas baptismi, quod Rubrum mare signabat, salvare credentes, ut etiam post baptisma humilem in nobis requirat vitam. atque a vitiorum sorde secretam, qualem merito eremi secreta conversio designabat. Quam profecto vitam, si quis vel a fide deviando vel male agendo violaverit: quasi eversus corde in Ægyptum non ad promissam regni patriam pervenire, sed inter impios merebitur interire. Aliter. Secundo eos qui non crediderunt perdidit, quia justus judex nonnullos culpis exigentibus, et nunc et postmodum percutit. Solos quippe pæna a supplicio liberat, quos immutat. Nam quos præsentia mala non corrigunt, ad sequentia perducunt.

Angelos vero qui non servaverunt suum principatum, &c.] Et in hac sententia, sicut in præcedente, primo reminiscendum, quod Jesus Dominus noster prævaricatores angelos punivit. Qui enim homo in fine seculorum de virgine natus, Jesu nomen angelo dictante accepit, ipse ante omnia secula natus ex Patre Deus, omnem creaturam cum Patre, ut voluit, disposuit, et a principio superbientes angelos ita sub caligine aeris hujus damnavit, ut eosdem in die judicii graviores reservaret ad pænas. Et ideo jure sunt damnandi qui Christum Jesum non Deum verum, sed hominem fuisse tantum, et de utroque sexu progenitum contendunt. Deinde inferendum, quod qui angelis peccantibus non pepercit; nec hominibus parcet superbientibus; sed et hos quoque cum suum principatum non servaverint, illum videlicet quo per gratiam adoptionis filii Dei effecti sunt, sed dereliquerint suum domicilium, id est, ecclesiæ unitatem, in qua Deo renati sunt, vel certe sedes regni cœlestis, quas accepturi erant, si fidem servarent: et ante judicium graviter, et gravius in judicio universali damnabit.

Sicut Sodoma et Gomorra, et finitimæ civitates, &c.] Quia dederat exemplum damnationis in eos qui solum Dominatorem et Dominum nostrum Jesum Christum negant, commemorato interitu, vel populi murmurantis et infidelis in deserto, vel erigentium se contra auctorem nequam angelorum; ita dat exemplum pænæ illorum, qui Domini nostri Jesu Christi gratiam transferunt in luxuriam, commemorans incendium Sodomorum.

Similiter et ii carnem quidem maculant, &c.] Subaudiendum est, et hi damnandi sunt sicut Sodomitæ, qui carnem maculaverunt: sicut populus non credens, qui majestatem divinæ potentiæ blasphemabat, sicut angeli qui dominationem sui Creatoris spernebant.

Cum Michael archangelus cum diabolo disputans, &c.] De quibus Scripturis Judas testimonium hoc assumpserit, non facile patet. Sed tamen sciendum, quia simile his aliquid in Zacharia propheta reperimus. Ipse enim dicit: Quia ostendit mihi Dominus Jesum sacerdotem magnum stantem coram angelo Domini, et Satan stabat a dextris eius ut adversaretur ei. Et dixit Dominus ad Satan: Increpet Dominus in te, Satan, et increpet Dominus in te, qui elegit Hierusalem. Sed hoc in loco facillime intelligitur: quod Jesus sacerdos desiderabat populum Israel de captivitate Babyloniæ liberari, atque ad patriam terram redire. Resistebat autem illi Satanas, nolens Dei populum liberari, sed magis hostibus et gentibus mancipari: ideoque illum angelus qui populi adjutor erat, increpabat, atque ab injuria ejusdem populi removebat. Sed quando de Moysi corpore contentionem cum diabolo Michael habuerit, incertum habemus. Attamen non desunt, qui dicant eundem Dei populum Moysi corpus appellatum, eo quod ipse Moyses illius populi portio fuerit: ideoque Judas quod de populo factum legerat, recte de Moysi corpore factum dicere Sed ubicunque et quandocunque hæc altercapossit.

tio facta angeli cum diabolo fuerit, diligenter intuendum: quia si Michael archangelus diabolo sibi adversanti blasphemiam dicere noluit, sed modesto illum sermone coercuit, quanto magis hominibus omnis blasphemia cavenda est: et maxime, ne majestatem Creatoris verbo indisciplinato offendant.

Væ illis qui in via Cain abierunt, &c.] Via Cain abeunt, qui propter invidiam, meliorum nomen sibi doctorum quo honorificentur assumunt. Et errore Balaam effusi sunt, qui pro amore terrestrium commodorum, veritatem quam ipsi norunt, impugnant. Contradictione Core, qui vivus ad inferna descendit, intereunt: quicunque appetitu indebiti primatus sese ab unitate sanctæ ecclesiæ secernunt, scientesque et prævidentes quantum mali gerant, ad scelerum tamen tartara descendunt. Et quidem Cain de fratricidio cogitantem Dominus corripuit, sed eum invidia salvari non sinit. Balaam autem adversus Dei populum iter agentem Dominus vetuit, sed amor pecuniæ, ne obtemperaret, obstitit. Core superbientem Moyses Domino in se loquente lenire curavit; sed eum elatio, qua fervebat, insanabilem reddidit. Sic profecto, sic faciunt hæretici; qui ad increpationem sanctæ ecclesiæ emendari despiciunt: quin potius fratres gladio malæ doctrinæ, sicut Cain interficere; malo consilio decipere, sicut Balaam; contra doctores catholicos erigere, sicut Core, ad suam ipsorum perditionem contendunt.

Hi sunt in epulis suis maculæ, &c.] Maculatus est, qui peccat: macula est ipsum scelus quod operatorem suum contaminat. Et ideo hæreticos quos arguit, maculas appellat; quia non solum in comessationibus et ebrietatibus suis sive carnalibus seu spiritualibus pereunt ipsi, sed et alios perdunt et inquinant.

Nubes sine aqua, &c.] Nubes sunt sancti prædicatores, qui conversationem habentes in cælis, miraculis coruscant, et pluunt sermonibus. De quibus Deo dicitur: Et veritas tua usque ad nubes. Sed nubes sunt sine

aqua hæretici, qui posuerunt in cœlum os suum per verba superbiæ; sed aqua sapientiæ, audientium corda non irrigant: qui a ventis circumferuntur, quasi ad suggestionem spirituum invisibilium, in diversos vitiorum raptantur errores.

Arbores autumnales, infructuosæ, bis mortuæ, eradicate. Mortua est arbor, quæ non facit fructum bonum. Quæ vero etiam mali operis fructum protulit, bis mortua arbor appellatur. Et si ille qui boni operis fructum ferre noluit, pro sua sterilitate dicitur excidendus, et in ignem mittendus; quid putas illum mereri pœnarum, qui vel perverse agendo, vel alios pervertendo pessimos fructus attulit? Nec mirum, si infructuosæ et bis mortuæ dicantur esse arbores, quæ eradicatæ esse probantur. De sanctis enim dicitur: In caritate radicati, et fundati. Qui vero a caritatis soliditate se eradicare non timent; merito si quid boni fructus habere videntur, admittunt. Merito tales autumnalibus arboribus comparantur, ut desperata eorum salus ostendatur. Autumni enim tempore non solum poma nulla nasci; sed etiam ea quæ nata erant, matura solent decidere. videlicet tempori assimilantur hi, qui et fructus fidei ferre ipsi negligunt, et ea quæ fideles quoslibet facere bona conspiciunt, extirpare atque in caduca student negotia convertere.

Fluctus feri maris despumantes suas confusiones.] Fluctus feri maris, sunt perversi doctores, qui et in semetipsis inquieti semper, tumidi, tenebrosi et amari sunt, et pacem ecclesiæ quasi stabilitatem firmitatemque obicum semper impugnare non cessant. Sed tales recte dicuntur despumantes suas confusiones; quia instar tumentium undarum, quanto altius se superbientes attollunt, tanto amplius confusi, quasi in spumas levissimas dissolvuntur et pereunt.

Sidera errantia, quibus procella tenebrarum in æternum servata est.] Sidera errantia, quæ sunt septem, nunquam in eodem loco ubi pridie fecerant, ortum vel occasum faciunt: sed modo ad infima zonæ brumalis descendunt; modo ad alta zonæ solstitialis ascendunt: modo mediam zonæ æquinoctialis lineam repetunt. Sic nimirum, sic sunt hæretici, qui lucem veritatis promittentes nunquam in eodem statu docendi perdurant; sed modo sic, modo sic, doctrinam suam informantes, ipsi utique quam sit contemnenda lucis ostentatio quam pollicentur, insinuant. Et quidem inter planetas, id est errantia sidera, notissima sunt, luna, lucifer, qui et vesper. Quæ nonnunguam in bono accipiuntur, quum sol Dominus, luna ecclesia est, lucifer Joannes Baptista, qui Dominum in carne nasciturum nascendo, et testimonium lucis ei præbendo præcessit. Sed et in malo legimus solem, dicente Domino de seminibus jactis in petrosa: Sole autem orto statim aruerunt. Quod exponens ipse subjungit, Persecutione autem orta propter verbum continuo scandalizantur. Solis ergo ardor, fervorem persecutionis indicat. Lunam in malo legimus, Stultus ut luna mutatur. Lucifer in malo. Quomodo cecidisti de cœlo, lucifer! Quod non solum de primo diaboli casu, sed de membris quoque ejus quæ per hæresim de ecclesia ruunt, intelligi potest. Vesperum in malo. Et vesperum super filios terræ consurgere facis. Quia et Antichristus et ministri eius, quamvis se transfigurent velut angelos lucis, non tamen divinæ luci testimonium perhibent, sicut lucifer soli; sed magis opera tenebrarum suis sequacibus ostendunt; instar stellæ quæ Vesper dicitur, quæ in occidente vespertina apparens secuturæ noctis præcursor existit. Sidera, inquit, errantia, quibus procella tenebrarum in æternum servata est. Recte enim in tenebras tormentorum mittentur æternas, qui in ecclesiam Dei sub nomine lucis tenebras inducebant errorum. procella percellentur suppliciorum, qui in similitudinem tempestatum marinarum, pacem fidelium turbabant.

Prophetavit autem et de his septimus ab Adam, Enoch,

&c.] Non contra omnes eos homines dicit, sed contra omnes impios, neminem illorum relinquens impunitum. De quibus subditur,

Et arguere omnes impios.] Septimum sane ab Adam dicit esse Enoch, qui hæc prophetavit, ut confirmet exemplo quod superius ait, Quia jam olim præscripti fuerant in tale judicium impii homines, qui suo tempore subintroierunt ad subvertendam fidem piorum.

Et arguere (inquit) omnes impios de omnibus operibus impietatis eorum, &c.] Vera quidem est hæc sententia, quia Dominus in judicio veniens impios, non solum de operibus, verum etiam de verbis arguet, et judicabit iniquos, attamen sciendum quia liber Enoch, de quo illam assumpsit, inter apocryphas scripturas ab ecclesia deputatur, non quia dicta tanti patriarchæ abjici ullatenus possint, aut falsa debeant æstimari, sed quia liber ille qui sub nomine ejus offertur, non vere ab illo scriptus, sed sub titulo nominis ejus ab alio quodam editus videtur. Si enim vere ejus esset, non esset fidei sanæ contrarius. Nunc autem quia multa incredibilia continet, in quibus illud est de gigantibus, quod non habuerint homines patres, sed angelos, merito doctis claret non esse viri veracis scripta quæ mendacio sor-Unde et hæc eadem Judæ epistola, quia de apocrypho libro testimonium habet, primis temporibus a plerisque rejiciebatur. Tamen auctoritate jam et vetustate et usu meruit, ut inter Sanctas Scripturas computetur; maxime quia tale testimonium de apocrypho Judas assumpsit: quod non apocryphum ac dubium, sed veræ lucis lucida esset veritate conspicuum.

Hi sunt murmuratores, querulosi, &c.] Tanto amplius quisque murmurat, et queritur de præsentibus ecclesiæ laboribus, quanto minus in se desideria carnis extinxit. At contra sanctus Daniel et cæteri cælestium desideriorum viri, quantum obnixe superna sola desiderant, tantum contemptius transitoria cuncta quæ videntur adversa, despiciunt.

Hi sunt qui segregant semetipsos, &c.] Ideo semetipsos reprobi segregant a sorte justorum: ideo sunt animales, id est, proprias animæ suæ concupiscentias sequentes, quoniam Spiritum unitatis quo ecclesia congregatur, quo spiritualis efficitur, habere non meruerunt. Ideo diffluunt, quia coagulum non habent caritatis.

Vos autem, carissimi, superædificantes vosmetipsos sanctissimæ vestræ fidei, &c.] In Spiritu Sancto oramus, quando inspiratione divina compuncti supernum petimus auxilium, ad percipienda bona quæ ex nobis ipsis habere nequimus. Ita ergo nos admonet beatus Judas superædificare nosmetipsos super fundamentum sanctæ fidei, ita nos ad domus Dei, quæ est ecclesia, lapides vivos adjungere, ita nos in dilectione Dei servare præcepit: ut nunquam de nostris viribus præsumamus; sed in divinæ tuitionis adjutorium speremus, ne quis juxta dogma Pelagii a seipso salvari posse pronuntiet, sed omnes Spiritus Sancti in nos petamus adventum, quo inspirati ardentius orare valeamus, ne forte cum his qui Spiritum non habent, ideoque animales perseverant, a sanctæ ecclesiæ societate segregemur.

Et hos quidem arguite judicatos, illos vero salvate de igne rapientes, &c.] Quod ait in timore, ad cuncta tria quæ proposuerat jungendum est. Quia et apostatas quisquis arguit ac damnabiles ostendit, in timore debet agere, ne forte sibi suisve quos diligit, aliquid tale contingat. Et qui de incendio vitiorum alterum castigans eripuit, considerare se debet, ne et ipse tentetur. Et qui pænitenti miseretur proximo, etiam illum necesse est hoc circumspecte agere, ne forte plus justo vel severus existat vel pius.

Odientes et eam, quæ carnalis est, maculatam tunicam.] Carnalem tunicam corpus nostrum dicit. Non autem corpus nostrum odisse debemus, sed maculatum hoc omnimodis debemus odisse, et quantum valemus agere, ut hoc immaculatum reddamus, ut de carnali, spirituale mercatur effici. Quod quia non nostri arbitrii

potestate, sed Dei gratia perficiendum est, recte subjungitur:

Ei autem qui potens est conservare vos sine peccato, &c.] Bene hic dicit, in exultatione nos constituendos ante conspectum gloriæ Dei, quos superius admonebat, in timore Deo servire. Quia quanto magis trepidi de actibus nostris in præsenti fuerimus, tanto amplius in futuro de percepta mercede lætabimur.

Soli Deo Salvatori nostro per Jesum Christum Dominum nostrum gloria et magnificentia, &c.] Hæc clausula et Patri et Filio coæqualem et coæternam, per omnia et ante omnia secula, gloriam refert, ac regnum. Et eorum quoque qui minorem aut posteriorem Patrem Filium credunt, coarguit errorem; cum dicit, Deo Patri gloriam, magnificentiam, imperium, et potestatem esse per Jesum Christum Dominum nostrum. Et hoc non ab initio temporis alicujus, sed ante omne seculum, et nunc et in omnia secula seculorum. Amen.

# EXPLANATIO APOCALYPSIS.

### EPISTOLA AD EUSEBIUM.

DILECTISSIMO FRATRI EUSEBIO, BEDA SALUTEM.



VOL. XII.

POCALYPSIS sancti Joannis, in qua bella et incendia intestina ecclesiæ suæ Deus verbis figurisque revelare dignatus est, septem mihi (frater Eusebi) videtur esse divisa periochis.

In quarum prima, post præfationem copiosam, ad roboran-

dam fidem fragilium, ac Domini passiones, et posteriores glorias enumeratas, similem Filio hominis ecclesia cernit indutum; qui, commemoratis his quæ specialiter in septem Asiæ gesta vel gerenda sint ecclesiis, generales totius ecclesiæ luctas describit et palmas. Ubi sexto loco consulte subjiciendos ecclesiæ Judæos, et tentationem orbis universi futuram, seque promisit cito esse venturum: septimo autem, tepidam ponit Laodiceam. Filius enim hominis veniens, putas inveniet fidem in terra?

In secunda autem periocha, descriptis in sede Dei quatuor animalibus et viginti quatuor senioribus, Agnum videt apertis septem libri signati sigillis, conflictus et triumphos ecclesiæ reserare futuros. Ubi juxta consuetudinem libri istius, usque ad sextum numerum ordinem custodit; et prætermisso septimo recapitulat, ac duas narrationes, quasi ordinem secutus, septimo concludit. Sed et ipsa recapitulatio, pro locis intelligenda est: aliquando enim ab origine passionis, ali-

Digitized by Google

quando a medio tempore, aliquando de sola ipsa novissima pressura, aut non multo ante dicturus recapitulat. Illud tamen fixum servat, ut a sexto recapitulet.

Tertia vero periocha, sub specie septem angelorum tuba canentium, varios ecclesiæ describit eventus.

Quarta, sub figura mulieris parturientis, et draconis eam persequentis, ejusdem ecclesiæ labores et victorias aperit; et utrique militiæ præmia digna rependit. Ubi septem quoque angelorum dicta commemorantur, et facta; etsi non pariter, ut supra. Hunc enim mystica solertia numerum pæne ubique servat, cum et moris sit ejusdem Joannis, in evangeliis quoque et epistolis, nihil tepide et breviter dicere.

Quinta autem periocha per septem angelos, septem plagis novissimis terram perfudit.

Sexta, damnationem meretricis magnæ, id est, impiæ civitatis.

Septima, ornatum uxoris Agni, sanctæ videlicet Hierusalem de cœlo a Deo descendentis ostendit.

Septem quoque regulas Tychonii, viri inter suos eruditissimi, quibus ad intelligendas Scripturas studiosi plurimum adjuvantur, breviter commemorandas putavi. Harum prima de Domino et ejus corpore est: quando a capite ad corpus, vel a corpore transitur ad caput, et tamen ab una eademque persona non receditur. Una enim persona loquitur dicens, Sicut sponso imposuit mihi mitram, et sicut sponsam ornavit me ornamento: et tamen quid horum capiti, quid corpori, id est, quid Christo, quid ecclesiæ conveniat, utique intelligendum est.

Secunda est de corpore Domini bipertito, vel potius de Domini corpore vero atque simulato, ut sancto Augustino magis appellari placuit. Dicit enim ecclesia, Fusca sum et speciosa, ut tabernacula cedar, et ut pellis Salomonis. Non enim ait, Fusca fui et speciosa sum: sed utrumque se esse dixit, propter communionem sacramentorum, et propter temporaneam commix-

tionem intra una retia piscium bonorum et malorum. Tabernacula quippe Cedar ad Ismaelem pertinent, quia non erit hæres cum filio liberæ.

Tertia est de promissis et lege, quæ alio modo, de spiritu et litera, vel de gratia et mandato potest appellari. Hæc sancto Augustino magna quæstio magis quam regula quæ solvendis est quæstionibus adhibenda, videtur. Ipsa est enim quam non intelligentes Pelagiani, vel condiderunt suam hæresim, vel auxerunt.

Quarta est de specie et genere. Species enim pars est. Genus autem totum, cujus ea pars est. Sicut unaquæque civitas pars est totius provinciæ, et unaquæque provincia pars est totius orbis. Unde et in notitiam vulgi verba ista venerunt: ut etiam idiotæ intelligant, quid specialiter, quid generaliter in quocunque præcepto imperiali sit constitutum. Fit hoc etiam de hominibus, sicut ea quæ de Salomone dicuntur, excedunt ejus modum, et potius ad Christum et ecclesiam, cujus ille pars est, relata clarescunt. Nec species semper exceditur. Sæpe enim talia dicuntur, quæ vel ei quoque, vel ei fortasse tantummodo apertissime congruant. Sed cum ab specie transitur ad genus, quasi adhuc de specie loquente Scriptura, ibi vigilare debet lectoris intentio.

Quintam ponit regulam, quam de temporibus nuncupat. Potest autem (ut mihi videtur) etiam de numeris appellari. Hanc tropo synecdoche vel legitimis numeris vigere dicit. Tropos synecdoche est aut a parte totum, aut a toto partem. Quo locutionis modo etiam illa de resurrectione Christi solvitur quæstio: pars enim novissima diei quo passus est, nisi pro tota die accipiatur, id est, adjuncta etiam nocte præterita: et nox in cujus parte ultima resurrexit, nisi totus dies accipiatur, adjuncto scilicet illucescente die Dominico, non possunt esse tres dies et tres noctes, quibus se in corde terræ prædixit futurum. Legitimos autem numeros dicit: quos eminentius divina Scriptura com-

mendat, sicut septenarium, vel denarium, vel duodenarium, quibus plerumque vel universitas temporis, vel rei alicujus perfectio designatur. Sicut septies in die laudem dixi tibi, nihil est aliud, quam semper laus ejus in ore meo. Tantundem autem valent, et cum multiplicantur sive per denarium: sicut septuaginta et septingenti: unde possunt et septuaginta anni Hieremiæ pro universo tempore spiritualiter accipi, quo est apud alienos ecclesia, sive per seipsos, sicut decem per decem, centum; sicut duodecim per duodecim, centum quadraginta quatuor: quo numero significatur universitas sanctorum in Apocalypsi.

Sextam regulam Tychonius recapitulationem vocat. Sic enim dicuntur in Scripturis quædam, quasi sequantur in ordine temporis, vel rerum continuatione narrentur; cum ad priora, quæ prætermissa sunt, latenter narratio revocetur. Sicut in Genesi quod dicitur: Isti filii Noe in tribubus et linguis suis. Ab his divisæ sunt insulæ gentium super terram. Et statim, Erat autem omnis terra labii unius et sermonum eorundem. Ita dictum videtur, tanquam eo jam tempore quo dispersi fuerunt, una fuerit omnibus lingua, cum potius recapitulando latenter adjungeret, qualiter sint linguæ divisæ.

Septima ejusdem regula est, de diabolo et ejus corpore. Aliquando enim in diabolum dicitur, quod non in ipso, sed in ejus corpore possit agnosci, sicut Dominus beato Job, ejusdem hostis fraudes et vires exponens, inter alia dicit, Numquid ad te preces multiplicabit, aut loquetur tibi mollia? Non enim ipse diabolus legitur uspiam pœnitentiam acturus: sed corpus ipsius quod damnatum in fine dicturum sit: Domine, Domine, aperi nobis. Has ergo regulas non in Apocalypsi tantum, id est, in Revelatione sancti Joannis Apostoli, quam idem Tychonius et vivaciter intellexit, et veridice satisque catholice disseruit, præter ea duntaxat loca, in quibus suæ partis, id est, Donatistarum

schisma defendere nisus, persecutiones, quas ipsi a religioso Valentiniano principe videlicet, ut hæretici pertulerunt, ecclesiis eorum et plebibus, domibusque et possessionibus sub catholicorum manum contraditis, et sacerdotibus exilio retrusis, deflet, et martyria vocans, has in eadem gloriatur Apocalypsi fuisse prædictas: verum in omni quoque Scriptura canonica, et præcipue prophetica, easdem vigere regulas, quisquis vigilanter intenderit, inveniet. Cuius quidem auctoris et nos in hoc opere sensum secuti, nonnulla quæ extrinsecus posuit, breviandi causa omisimus: plura vero quæ illi utpote viro ingenioso, et qui, sicut de eo dictum est, veluti rosa in spinis effloruit aperta, nec quæsitu digna videbatur: quantum vel magistrorum traditione, vel memoria lectionis, vel etiam captu nostri sensus attingere potuimus, superadiicere curavimus, Nam et hoc in præceptis habemus, ut percepta talenta cum usuris referamus ad Dominum. Cumque opus memoratum in tres libellos relevandæ mentis gratia findi placuisset: nescio quo enim modo, ut beatus Augustinus ait, ita libri termino reficitur lectoris intentio, sicut labor viatoris hospitio. Nihilominus tamen ut facilior quærentibus inventio redderetur, eadem capitulorum intemerata series, juxta quod in ipso libello quondam præpositis brevibus distinxeram, per omnia Nostræ siguidem, id est, videbatur esse servanda. Anglorum gentis, inertiæ consulendum ratus: quæ et non dudum, id est temporibus beati Gregorii Papæ, semen accepit fidei, et idem quantum ad lectionem tepide satis excoluit, non solum dilucidare sensus, verum sententias quoque stringere disposui. Nam et aperta magis brevitas, quam disputatio prolixa memoriæ solet Opto in Christo valeas, dilectissime frater, infigi. Bedæque tui semper memor esse digneris.

## EPIGRAMMA BEDÆ

## DE BEATO JOANNE ET EJUS APOCALYPSI.

Exul ab humano dum pellitur orbe Joannes Et vetitus Coici est cernere regna soli, Intrat ovans cœli Domino dilectus in aulam Regis et altithroni gaudet adesse choris. Hic ubi subjectum sacra lumina vertit in orbem, Currere fluctivagas cernit ubique rates, Et Babel ac Solymam mixtis confligere castris: Hinc atque hinc vicibus tela fugamque capi. Sed mitem sequitur miles qui candidus agnum, Cum duce percipiat regna beata poli. Squameus est anguis, per Tartara cæca maniplos Submergit flammis, peste fameque suos. Hujus quæ facies studiumve ordove duelli, Ars quæ, quæve phalanx, palma vel arma forent, Pandere dum cuperem, veterum sata lata peragrans Excerpsi campis germina pauca sacris, Copia ne potior generet fastidia mensis, Convivam aut tenuem tanta parare vetet. Nostra tuis ergo sapiant si fercula labris, Regnanti laudes da super astra Deo. Sin alias, animos tamen amplexatus amicos, Quæ cano corripiens, pumice frange, rogo.

## LIBER PRIMUS.

IN CAP. I. Apocalypsis Jesu Christi, quam dedit illi, &c.] Fundata per apostolos ecclesia, quali vel cursu dilatanda, vel fine perficienda esset, ad roborandos contra mundi adversa fidei prædicatores oportuit revelari. Cujus revelationem mysterii Joannes, more suo,

Filii gloriam ad Patrem referens, Jesum Christum a Deo percepisse testatur.

Quæ oportet fieri cito.] Id est, quæ in præsenti tempore sunt ecclesiæ ventura.

Et significavit.] Mysticis eandem Apocalypsim dictis innexuit, ne cunctis manifesta vilesceret.

Mittens per angelum suum.] Angelus enim Joanni in figura Christi usus est: sicut in sequentibus manifestius apparebit.

Servo suo Joanni.] Ut per Joannem, qui singularis privilegio castitatis, hæc præ cæteris cernere promeruit, eadem omnibus suis palam faceret servis.

Qui testimonium perhibuit verbo Dei, et testimonium Jesu, &c.] Ne de persona Joannis dubites, ipse est qui verbo Dei æterno et eidem incarnato, sicut vidit, testimonium perhibuit dicens, Cujus gloriam vidimus, gloriam quasi unigeniti a Patre.

Beatus qui legit, &c.] Ideo doctores et auditores beati sunt; quia verbum Dei servantibus, tempus breve laboris gaudia sequuntur æterna.

Joannes septem, &c.] Per has septem ecclesias omni ecclesiæ scribit. Solet enim universitas septenario numero designari, quod septem diebus cunctum hoc sæculi tempus evolvatur.

Gratia vobis, &c.] Gratiam nobis optat et pacem a Deo Patre æterno, et a Spiritu septiformi, et ab Jesu Christo, qui in homine suscepto testimonium perhibuit Patri. Filium tertio loco nominat; de quo erat plura locuturus. Nominat et novissime, quod ipse primus et novissimus; quia jam nominaverat illum in Patre dicendo, qui venturus erat.

Primogenitus mortuorum, &c.] Hoc est quod apostolus ait, Vidimus Jesum Christum propter passionem mortis, gloria et honore coronatum. Et alibi, contumeliam crucis exponens adjecit: Propter quod et Deus illum exaltavit, et donavit illi nomen quod est super omne nomen.

Et fecit nos regnum, &c.] Quia Rex regum et Sacerdos cœlestis se offerendo pro nobis nos suo corpori adunavit, nemo sanctorum est qui spiritualiter sacerdotii officio careat, cum sit membrum æterni sacerdotis.

Ecce venit cum nubibus, &c.] Qui judicandus primo venit occultus, tunc judicaturus veniet manifestus. Hæc ideo commemorat: ut ad tolerantiam passionum confirmet ecclesiam, nunc ab hostibus oppressam, tunc cum Christo regnaturam.

Et qui eum pugnaverunt, &c.] In eadem illum forma videntes judicem potentem, in qua velut minimum judicaverunt, sera semetipsos pœnitentia lamentabunt.

Etiam Amen.] Quod novit certissime Deo revelante futurum, interponens Amen, firmat sine dubitatione venturum.

Ego sum a et  $\omega$ , initium et finis, &c.] Initium, quem nullus præcedit; finis, cui nullus in regno succedit.

Qui est, et qui erat, &c.] Hoc idem dixerat de Patre. Deus enim Pater et venit et venturus est in Filio.

Ego Joannes, &c.] Personam, locum, tempus, causamque visionis insinuat. Quam se etiam in Spiritu vidisse testatur, ne a carnali phantasmate putaretur illusus.

Fuit in insula, &c.] Historia nota est, Joannem a Domitiano Cæsare propter evangelium in hanc insulam relegatum, cui tunc congrue secreta datum est cæli penetrare, cum certa terrarum spatia negabatur excedere.

Fui in Spiritu in Dominica die.] Congruum quoque spirituali visione tempus indicat. Solet enim Scriptura terminos causarum, sicut sæpe loci, vel corporis vel aeris, sic etiam temporis exprimere statutos. Abraham quippe angeli meridie, Sodomam vespere visitant. Adam post meridiem ad vocem Domini deambulantis expavit. Et Salomon nocte sapientiam non servaturus accepit.

Et audivi post me, &c.] Voce prius admonetur, ut ad visionem convertat intuitum.

Et mitte septem ecclesia, &c.] Non in his tantum locis fuit tunc Christi ecclesia, sed in septenario numero omnis plenitudo consistit. Asia quæ interpretatur elevatio, superbam mundi altitudinem, in quo peregrinatur ecclesia, designat; et ut divini mysterii mos est, in specie genus convenit. Nam et Apostolus Paulus septem scribit ecclesiis; non tamen iisdem quibus et Joannes. Et licet ista septem loca figura sint totius ecclesiæ septiformis, tamen gesta sunt in his specialiter quæ increpat aut laudat.

Et conversus, &c.] Pulchre hic forma describitur ecclesiæ, lumen amoris divini in pectoris casti fulgore præferentis. Juxta hoc quod Dominus ait: Sint lumbi vestri præcincti, et lucernæ ardentes. Cujus interius exteriusque perfectionem per duas septenarii numeri partes designat: dum in ea singuli quatuor corporis qualitatibus consistentes, Dominum Deum suum ex toto corde, tota anima, totaque virtute diligunt.

Et in medio septem candelabrorum similem Filio hominis.] Similem Filio hominis dicit: cum morte devicta ascendisset in cœlum. Etsi enim noveramus Christum secundum carnem, sed jam nunc non novimus. Bene autem, in medio. Omnes enim, inquit, qui in circuitu ejus sunt, offerent munera.

Vestitum podere.] Poderis, quæ Latine tunica talaris dicitur, et est vestis sacerdotalis Christi sacerdotium ostendi, quo se pro nobis in altari crucis obtulit hostiam Patri.

Et præcinctum ad mamillas zona aurea.] Mamillas, duo testamenta hic dicit, quibus sibi connexum sanctorum corpus imbuit. Zona enim aurea, chorus sanctorum est, concordi caritate Domino adhærens, et testamenta complectens, servantes (ut inquit apostolus) unanimitatem Spiritus in vinculo pacis.

Caput autem ejus et capilli erant candidi, &c.] Antiquitas et immortalitas majestatis in capite candor ostenditur, cui præcipui, quique velut capilli adhæ-

rentes, propter oves ad dexteram futuras, instar lanæ, et propter dealbatorum innumerabilem turbam, et electorum e cœlo datorum, instar nivis effulgent.

Et oculi ejus velut flamma ignis.] Oculi Domini, prædicatores sunt, igne spirituali, et fidelibus lumen, et incredulis præbentes incendium.

Et pedes ejus similes orichalco sicut in camino ardenti.] Pedes ignitos, novissimi temporis ecclesiam dicit, quæ vehementibus est examinanda et probanda pressuris. Orichalcum quippe est æs multo igne et medicamine perductum ad aureum colorem. Alia translatio, quæ dicit similes orichalco Libani, significat in Judæa, cujus Libanus mons est, ecclesiam esse persequendam, præcipue novissime. Nam et templum sæpe Libani nomen accepit, cui dicitur, Aperi, Libane, portas tuas, et comedat ignis cedros tuas.

Et vox illius tanquam aquarum multarum.] Vox confessionis et prædicationis et laudis, non in Judæa tantum, sed in multis populis resonat.

Et habebat in dextera sua stellas septem.] In dextera Christi, est spiritualis ecclesia. Astitit, inquit, regina a dextris tuis in vestitu deaurato. Cui astanti ad dexteram dicit: Venite, benedicti Patris mei, percipite regnum.

Et de ore ejus, gladius ex utraque parte acutus exibat.] Qui de visibilibus et invisibilibus judicans, postquam occiderit habet potestatem mittere in gehennam ignis.

Et facies ejus, sicut sol lucet in virtute sua.] Qualis in monte discipulis, talis post judicium Dominus omnibus sanctis apparebit. Impii enim in judicio videbunt, in quem pupugerunt. Totus autem hic Filii hominis habitus, etiam ecclesiæ convenit; cum qua una natura ipse factus est Christus, honorem illi sacerdotalem, et judiciariam tribuens potestatem, et ut fulgeat, sicut Sol, in regno Patris sui.

Et cum vidissem eum, cecidi ad pedes ejus.] Tanquam

homo ad spiritualem trepidat visionem, sed Domini clementia timor pellitur humanus.

Nolite timere, ego sum primus et novissimus.] Primus, quia omnia per ipsum facta sunt. Novissimus, quia in ipso restaurantur omnia.

Et habeo claves mortis et inferni.] Non solum, inquit, mortem resurrectione devici; sed et ejusdem mortis habeo dominium. Quod etiam ecclesiæ Spiritum Sanctum insufflando tribuit. Quorum, inquiens, dimiseritis peccata, dimittuntur eis, et cætera.

Scribe ergo quæ vidisti, &c.] Quæ solus vidisti cunctis manifesta, varios scilicet ecclesiæ labores, et malos in ea cum bonis, usque in finem seculi commiscendos.

Septem stellæ angeli sunt septem ecclesiarum.] Id est, rectores ecclesiarum. Sacerdos enim, ut Malachias ait, angelus Domini exercituum est.

IN CAP. II. Et angelo Ephesi ecclesiæ scribe.] Hujus ecclesiæ juxta nominis qualitatem, partem increpat, et partem laudat. Ephesus enim et lapsus magnus et voluntas mea in ea, interpretari dicitur.

Hæc dicit qui tenet septem stellas in dextera sua.] Id est, vos in manu sua habet, suaque potestate regit et continet.

Qui ambulat in medio septem candelabrorum aureorum.] Qui in medio vestri digrediens corda singulolorum, et renes investigat.

Scio opera tua, et laborem tuum, &c.] Video te (inquit) opera bona solerter agentem, et injurias malorum intolerabiles æquanimiter tolerantem; qui pseudoapostolorum verba factaque diligenter examinans, nullatenus eis cedere voluisti.

Sed habeo adversum te, quod caritatem tuam primam reliquisti, &c.] In quibusdam quidem cœptum deseruisti amorem, quem nisi recuperaverint, lucis eos promissæ munere privabo. In quibusdam vero pravorum exempla, idololatriam scilicet et fornicationem odisti.

Hæc enim sunt facta Nicolaitarum, sicut in sequentibus aperitur.

Qui habet aurem audiendi, audiat, &c.] Quæ singulis scribit, universis se dicere demonstrat ecclesiis. Non enim Ephesiorum ecclesia sola, si eam non pæniteret, de loco suo movenda erat, aut Pergamis tantum sedes est Satanæ, et non ubique. Sic et cætera singularum, omni communia sunt ecclesiæ.

Vincenti dabo edere de ligno vitæ quod est in paradiso.] Lignum vitæ Christus est, cujus in cœlesti paradiso visione, et in præsenti ecclesiæ corpore, sanctæ reficiuntur animæ.

Et angelo Smyrnæ ecclesiæ scribe.] Huic ecclesiæ de toleranda persecutione suggerit: cui et nomen congruit. Smyrna enim myrrha dicitur; quæ mortificationem carnis designat.

Hæc dicit primus et novissimus, qui fuit mortuus et vivit.] Qui et omnia creavit, et omnia moriendo restauravit. Apta præfatio patientiam suasuro.

Scio tribulationem tuam et paupertatem, sed dives es.] Beati enim pauperes spiritu, quoniam ipsorum est regnum cœlorum. Quod pulchre fortunatus brevi versu exposuit dicens,

Pauper in angusto regnat habendo Deum.

Qui se dicunt Judæos esse, et non sunt.] Confitentur se nosse Deum, factis autem negant. Judæus enim religionis est nomen. Unde et apostolus: Qui in abscondito (inquit) Judæus est, et circumcisio cordis in spiritu non litera.

Ecce missurus est ex vobis diabolus in carcerem, ut tentemini.] Universali ecclesiæ hæc dicta conveniunt, adversus quam diabolus inextricabiles semper inimicitias exercet.

Et habebitis tribulationem diebus decem.] Totum tempus significat, in quo Decalogi sunt necessaria mandata. Quamdiu enim lucem verbi divini sequeris,

carcerem necesse est adversantis inimici patiaris. Quidam decem gentium persecutiones a Nerone Cæsare usque ad Diocletianum significatas intelligunt.

Esto fidelis usque ad mortem, &c.] Quo decem dies pertingant, ostendit, qui usque ad mortem fidem servare suadet.

Qui vicerit, non lædetur a morte secunda.] Qui fidelis permanserit usque ad mortem carnis, mortem animæ non timebit æternam.

Et angelo Pergami ecclesiæ scribe.] Pergamus interpretatur dividens cornua eorum, qui judicando distinxit inter virtutem fidelium, et Nicolaitarum perfidiam, ut cornua peccatorum confringerentur, et exaltarentur cornua justi.

Hæc dicit, qui habet rompheam utraque parte acutam.] Judiciariam potestatem congrue præmisit, qui erat victoribus præmia, et pænam redditurus errantibus.

Scio ubi habitas, ubi sedes est Satanæ, &c.] Approbo quidem patientiam tuam, quæ inter reprobos, qui thronus sunt diaboli, commorata, me non nomine tantum, quo Christiana diceris, sed fide colis integra etiam in tempore persecutionis cruentæ: sed improbo quod seductores etiam in te cerno doctores.

Et in diebus illis Antipas testis meus fidelis, &c.] Quidam martyrem Pergamo passum, alii Dominum Christum intelligunt, qui ab incredulis etiam nunc quantum in ipsis est, occiditur.

Edere et fornicari.] Hæc duo sunt principalia, quibus carnales quique militant, quorum deus venter est, et gloria in confusione ipsorum. Sed et omne opus malum idololatria est, et fornicatio spiritualis.

Tenentes doctrinam Nicolaitarum.] Nicolaitæ sunt dicti a Nicolao diacono; quem refert Clemens de zelo pulcherrimæ conjugis increpatum; respondisse, ut quicunque vellet, eam acciperet uxorem: et ob hoc infideles docuisse, quod apostoli cunctis promiscua communiaque fœminarum consortia permitterent. Dicun-

tur autem Nicolaitæ quædam etiam fabulosa et pæne gentilia de mundi prædicasse principio, nec ab eis quæ immolantur cibos suos separasse.

Vincenti dabo manna absconditum.] Qui carnis illecebram, hypocritis licet suadentibus, contempserit, jure dulcedine panis invisibilis, qui de cœlo descendit, saturabitur.

Et dabo illi calculum candidum.] Id est, corpus nunc baptismo candidatum, tunc incorruptionis gloria refulgens.

Et in calculo nomen novum scriptum.] Ut filii Dei nominemur et simus.

Quod nemo scit, nisi qui accipit.] Quia qui dicit se nosse Deum, et mandata ejus non custodit, mendax est. Non enim gustat hypocrita quam suavis est Dominus.

Et angelo Thyatiræ ecclesiæ scribe.] Thyatira transfertur in hostiam. Sancti autem exhibent corpora sua hostiam viventem.

Hæc dicit Filius Dei, qui habet oculos tanquam flammam ignis.] Qui sunt oculi flammei, inferius aperit, dicens, Ego sum scrutans renes et corda; et dabo unicuique vestrum secundum opera vestra.

Et pedes ejus similes orichalco.] Et hoc exponit quod hujus ecclesiæ novissima sint opera plura prioribus.

Sed habeo adversus te, quia permittis mulierem Jezabel, &c.] In tuo quidem opere et fide laudabilis es, sed in hoc vituperabilis, quia pseudoapostolorum synagogam, quæ se Christianam fingit, non digna invectione redarguis. Nomen Jezabel, quod fluxum sanguinis sonat, convenit hæreticis. Et specialiter fuisse conjicitur mulier in supradicta ecclesia docens memorata facinora, quæ figura esset totius Jezabel per orbem, cui etiam manifestam comminatur ultionem.

Et seducere servos meos, fornicari, &c.] Utique sub Christi nomine fornicationem et idololatriam spiritualem docebat. Nam quomodo aperte idolorum culturam doceret, quæ in ecclesia prophetam se dicebat. Ecce mitto eam in lectum.] Justo Dei judicio agitur, ut in lecto pœnæ jaceat æternæ; quæ miseros in lecto libidinis stravit.

Et filios ejus in mortem.] Filios hic posterioritatem et opera mulieris nominat; quibus mortem non momentaneam corporis, sed animæ, minatur æternam.

Et scient omnes ecclesiæ, quia ego sum scrutans renes et corda.] In renibus, delectationes; in corde, cogitationes significat.

Et dabo unicuique vestrum secundum opera vestra.] Opera ergo nostra, et dicta, possunt esse nota hominibus: sed quo animæ fiant et quo per illa pervenire cupiamus, solus ille novit qui perspicit quid quisque cogitet, quid quemque delectet. Qua autem consequentia fornicationem et idololatriam, quæ crimina sunt manifesta, puniens, occultorum dicitur cognitor, nisi quia hæc in minimis etiam possunt appellari delictis? Perdes, inquit, omnes qui fornicantur abs te. Et idem qui hæc audit Apostolus Joannes, cum de falsis fratribus disputaret, ita conclusit: Filioli, inquiens, custodite vos a simulacris.

Vobis autem dico et cæteris qui Thyatiræ estis.] Sicut impiis pænitentiam suadet, et pænam minatur; sic ad patientiam pios præmiis hortatur æternis.

Qui non cognoverunt altitudines Satanæ, &c.] Sic et qui operantur iniquitatem, non cognoscunt Deum, licet ipsum prædicent. Hoc modo et Deus, licet omnes noverit, non cognovit operarios iniquitatis.

Non mittam super vos aliud pondus, &c.] Non patiar vos tentari supra id quod potestis sustinere. Aliter. Attendite, inquit, a falsis prophetis. Non enim ego vobis novam mitto doctrinam, sed quam accepistis, servate in finem.

Qui enim vicerit falsa, et mea jussa custodierit, &c.] In Christo habet ecclesia hanc potestatem tanquam corpus in capite. In quo, secundum apostolum, nobis Deus omnia donavit.

Et reget illas in virga ferrea, &c.] Inflexibili justitia regit mites; ut fructum plus afferant: destruit vero contumaces; ut vel in æternum pereant, vel conterantur in eis cupiditates terrenæ; et veteris hominis lutulenta negotia, quicquid de peccatore limo contractum atque inolitum est.

Et dabo illi stellam matutinam.] Christus est stella matutina; qui nocte seculi transacta lucem vitæ sanctis promittit et pandit æternam.

IN CAP. III. Et angelo ecclesiæ Sardis scribe.] Hunc angelum, id est sacerdotem minus solertem in malis corrigendis arguit. Quosdam tamen in albis ambulantes habere collaudat: quibus nomen Sardis lapidis utique pretiosi congruit.

Scio opera tua, quia nomen habes quod vivas, et mortuus es.] Tibi quidem vivus esse videris, sed si non in pravorum correctione vigilaveris, jam inter mortuos computaberis.

Non enim invenio opera tua plena coram Deo meo.] Plena coram Deo non sunt opera rectoris, si non et cæteros excitare contenderit; quamvis hominibus innoxius esse videatur.

Veniam ad te tanquam fur.] Sicut in evangelica parabola, sic et hic exemplo furis cavendi, vigilare præmonet.

Sed habes pauca nomina in Sardis qui non inquinaverunt vestimenta sua.] Non dixit paucos, sed pauca nomina. Proprias enim oves vocat nominatim; qui Moysen novit ex nomine, et suorum nomina scribit in cœlo sanctorum.

Qui vicerit, sic vestietur vestimentis albis.] Omnes ad illorum provocat habitum; qui holosericam baptismi inviolatam servaverunt.

Et angelo Philadelphiæ ecclesiæ scribe.] Philadelphia, dilectio fraterna interpretatur, cui janua regni aperitur, et a Domino diligi promittitur.

Hæc dicit sanctus et verus, qui habet clavem David.]

Id est regiam potestatem, quia sive ex David stirpe natus, sive quia prophetia David, Christi est dispensatione patefacta.

Qui aperit, et nemo claudit, &c.] Legis divinæ secreta solius Christi potestate panduntur fidelibus, clauduntur infidelibus.

Ecce dedi coram te ostium apertum, &c.] Janua scientiæ cœlestis, quam ecclesiæ suæ Christus aperuit, nullius unquam vi aut nisu præcluditur.

Quia modicam habes virtutem, &c.] Causam ostendit, quod ideo hæc dona promereatur ecclesia: quia non in suis viribus, sed in regis Christi gratia confidit, lausque est protegentis Dei et devotionis ecclesiæ quod modicæ fidei aperiatur ostium vincendi: et quod modica virtus fide roboretur.

Ecce dabo de synagoga Satanæ, qui dicunt se Judæos esse, et non sunt.] Hoc omni ecclesiæ tunc promisit: quia non Philadelphiæ tantum crediderunt ex synagoga Judæorum, sicut in Actibus Apostolorum invenimus.

Quoniam servasti verbum patientiæ meæ, &c.] Quoniam exemplum meum servasti in adversis tolerandis, et ego te vicissim ab imminentibus servabo pressuris; non quidem ut non tenteris, sed ut non vincaris adversis. Et licet ecclesia semper exerceatur adversis; potest tamen hic hora tentationis et humiliatio Judæorum sub tempore Antichristi significari: ut sicut in sequentibus in sexto sæpius ordine; sic et hic in sexto angelo novissima persecutio designetur. In qua quidem Judæorum mali decipiendi et decepturi, alii autem Eliæ magni prophetæ monitis legem spiritualiter intellecturi, et ecclesiæ membris incorporati, creduntur hostem fortiter esse victuri.

Ecce venio cito. Tene, quod habes, &c.] Ne tolerando lassescas. Cito enim auxiliabor, ne forte, te deficiente, alius tibi decretam accipiat mercedem. Sic sanctorum numerum, qui apud Deum fixus est, impossibile est

VOL. XII. A a

zizaniorum crescentium perfidia breviari. Si enim corona alteri tradatur amissa, non vacat locus ejus qui quod tenebat amisit.

Qui vicerit, faciam illum columnam in templo Dei mei, &c.] Qui adversa propter me devicerit, gloriosus în templo ecclesiæ nullam adversitatis timebit ultra jacturam. Hæ columnæ, id est sancti viri, nunc sustinendo ecclesiam muniunt, tunc eminendo decorant, sicut illæ duæ in foribus templi Salomonis.

Et scribam super eum nomen Dei mei.] Quia videlicet per adoptionem filii Dei dicimur.

Et nomen civitatis Dei mei, Novæ Hierusalem.] Unitati ecclesiæ sociabitur, quæ gratia cælesti in novam vitam generata est.

Et nomen meum novum.] Hoc est nomen Christianum: non quod novum sit istud Filio Dei, qui hanc habuit claritatem antequam mundus fieret, sed novum Filio hominis qui fuit mortuus et resurrexit, et sedet ad dexteram Dei.

Et angelo Laodiciæ ecclesiæ scribe.] Laodicia dicitur tribus amabilis Domini, sive fuerunt in vomitu. Erant enim ibi et quibus diceret, Incipiam te evomere ex ore meo. Et quibus item, Ego quos amo, arguo et castigo. Ex Græco autem populus justus interpretatur.

Hæc dicit Amen, testis fidelis et verus, &c.] Amen, vere sive fideliter interpretatur. Christus ergo, qui est in divinitatis essentia veritas, per incarnationis mysterium principium creaturæ Dei factum se esse commemorat, ut per hæc ad tolerantiam passionum conformet ecclesiam.

Scio opera tua, quia neque frigidus es, neque calidus, &c.] Nec in fide fervidus es, nec in totum infidelis. Quod si adhuc infidelis esses, adhuc tibi spes convertendi maneret: nunc vero quia voluntatem Domini, quam cognovisti, non facis, de visceribus ecclesiæ meæ projicieris.

Quia dicis quod dives sum, et locupletatus, &c.] Sola

fide contentus, justitiæ tibi frustra divitias usurpas, sed si vere dives esse desideras, fervorem caritatis pressurarum flamma probatum, derelictis omnibus eme, atque oculos mentis non stibio fallacis jactantiæ, sed divinæ scientiæ perunge collyrio. Collyrio oculos inungere, est executione boni operis intelligentiam Scripturæ Sanctæ promereri.

Ego quos amo, arguo et castigo.] Ne refugias pati adversa, hoc cum hoc speciale sit indicium amari a Domino.

Æmulare ergo, et pænitentiam age.] Ostendit fuisse illic qui æmulandi sequendique fuissent.

Ecce sto ad ostium et pulso, &c.] Ostium quidem cordis tui exhortationis dextera pulso, quam si libenter receperis, me inhabitatore et cohærede dignus habeberis.

Qui vicerit, dabo ei sedere mecum in throno meo.] Confessorem participem dicit potestatis et judicii. Qui consedere, inquit, nos fecit in cœlestibus in Christo.

Sicut et ego vici, et sedi cum Patre meo in throno ejus.] Vincens Dominus in throno cum Patre sedit, quia post passionis certamina, post palmam resurrectionis clarius se omnibus quod potestati Patris esset æqualis, indicavit. Nota in singulis ecclesiis primo Dominum suam indicare potentiam, dehinc opera ecclesiæ vel laudanda vel vituperanda, intermixta semper admonitione, retexere. Postremo, mercedem quæ et in præsenti et in futuro potest intelligi, utrique parti rependere debitam. Cum vero adjungit, Qui habet aures, audiat, aures proculdubio cordis ad mandatorum obedientiam intelligere convenit.

IN CAP. IV. Post hæc vidi, et ecce ostium apertum in cælo.] Descriptis ecclesiæ operibus, quæ et qualis futura esset, recapitulat a Christi nativitate, eadem aliter dicturus. Totum enim tempus ecclesiæ variis in hoc libro figuris repetit. Ecce, inquit, ostium apertum in

cœlo. Convenienter ostium cœleste ascensurus aspicit, cui celsa mysteria pandi promittuntur. Vel quia ostium Christus est, qui illum crediderit natum et passum, conscendit cœlum, id est ecclesiæ altitudinem, et videt futura spiritualis effectus sicut dicit.

Et statim fui in Spiritu. Et vox prima quam audivi.] Similis utique priori voci, quæ dixerat, Quod vides, scribe in libro.

Et ecce sedes posita erat in cœlo, et supra sedem sedens.] Ecclesiam in cœlesti conversatione positam Dominus inhabitat. Gregorius papa, solium Dei in visione Micheæ, angelicas potestates interpretatur. Quarum mentibus altius præsidens, inferius cuncta disponit.

Et qui sedebat, similis erat aspectui lapidis iaspidis et sardinis.] Iaspidus color, aquam, sardis ignem significat. Quibus duobus judicium novimus celebrari. Sicut enim, inquit, in diebus Noe, ita erit et adventus Filii hominis.

Et iris in circumitu sedis, similis visioni smaragdinæ.] Iris qui fit sole nubes irradiante, et post diluvium primo propitiationis indicio factus est, intercessu sanctorum quos Dominus illustrat, ecclesiam muniri designat. Qui bene smaragdo lapidi nimiæ viriditatis comparantur: quo enim hæreditatem immarcessibilem fide perfectiori expectant, eo potentius etiam cæteros, orando protegunt.

Et in circumita sedis sedilia vigintiquatuor, &c.] Ecclesiam quam propter societatem fidei in una sede viderat, eandem per geminum testamentum de patriarchis et apostolis generatam, in vigintiquatuor sedilibus cernit: sedentem autem propter judiciariam ejus in Christo dignitatem. Sedebunt enim et judicabunt universa membra, sed in uno et per unum caput. Nam quomodo poterunt sancti in judicio sedere, stantes ad dexteram Judicis? Possunt etiam vigintiquatuor seniores in illis intelligi, qui perfectionem operis, que senario numero commendatur, clara evangelii prædica-

tione consummant. Nam quater seni, vigintiquatuor faciunt.

Circumamictos vestimentis albis, et in capitibus eorum coronas aureas.] Id est bonis operibus indutos, perenni mentis memoria gaudia superna quærentes. Sæpe enim capitis nomine, mens solet intelligi.

Et de throno procedunt fulgura et voces et tonitrua.] Hoc est quod Marcus ait: Illi autem profecti, prædicaverunt ubique, Domino cooperante, et sermonem confirmante, sequentibus signis.

Et septem lampades ardentes, ante thronum, &c.] Unum Spiritum dicit septiformem, unus enim est Spiritus. Septiformitas autem, perfectio est et plenitudo. Commemorato vero Spiritu Sancto, convenienter unda baptismi sequitur, in qua idem Spiritus percipi creditur.

Et in conspectu sedis, tanquam mare vitreum, simile crystallo.] Propter fidem veri baptismi refertur ad vitrum, in quo non aliud videtur exterius quam quod gestat interius. Crystallo quoque, quod de aqua in glaciem et lapidem pretiosum efficitur, baptismi gratia figuratur.

Et in medio sedis et in circumitu sedis quatuor animalia plena oculis ante et retro.] Cunctas throni Dei, id est, ecclesiæ partes, lumen evangelii de præteritorum futurorumque scientia replet.

Et animal primum simile leoni, &c.] Hæc animalia multifarie interpretantur. Beatus autem Augustinus juxta ordinem libri istius Matthæum in leone dicit intelligi, qui regiæ dignitatis in Christo prosapiam narrat, qui et vicit Leo de tribu Juda. Catulus enim leonis Juda. Et in quo ut rex a rege timetur, a Magis adoratur. Ubi etiam rex cum servis rationem ponit, Rex nuptias Filio facit, et ad ultimum Rex segregat oves ab hædis. Lucam in vitulo, qui hostia magna fuit in lege. Ejus enim non solum principia circa templum et sacrificia diversantur, sed et ita concluditur, Et erant semper

in templo laudantes et benedicentes Deum. Facies vero hominis Marcum significat, qui nihil de regali vel de sacerdotali Domini potentia locutus, tantum hominis Christi gesta simpliciter narrat. Aquila autem, Joannes est, qui nativitatem verbi velut ortum solem perspicaciter aspectat. Animalia autem, nunc evangelistas, nunc totam significant ecclesiam. Cujus fortitudo in leone, victimatio in vitulo, humilitas in homine, sublimitas in aquila volante monstratur.

Singula eorum habebant alas senas.] Perfectione suæ doctrinæ ecclesiam ad alta sublevant. Senarius enim numerus ideo perfectus dicitur, quia primus suis partibus impletur. Unum quippe, quod est sexta senarii pars, et duo, quod est tertia, et tria, quod est dimidium, eundem senarium faciunt. Aliter. Alæ senæ quatuor animalium, quæ sunt vigintiquatuor, totidem veteris instrumenti libros insinuant, quibus evangelistarum et fulcitur auctoritas, et veritas comprobatur.

Et in circuitu et intus plena sunt oculis, &c.] Sancta ecclesia et coram Deo et coram hominibus se vigilanter attendit. Cujus interiores oculos aspexerat Psalmista, cum dicit, Omnis gloria ejus filiæ regum ab intus. Exteriores vero, cum continuo subdit, In fimbriis aureis circumamicta varietate. Aliter. Sive literam attendas, sive allegoriam quæras, lucem semper in evangelio reperies. Alia translatio sic habet: Plena oculis ante se et retro. Quia lux evangelii et ænigmata legis irradiat, et novæ gratiæ mundo fulgorem infundit.

Et requiem non habebant die ac nocte, &c.] Sancta animalia cuncto tempore seculi unam dominationem Deitatis, omnipotentiam et æternitatem sanctæ Trinitatis affirmant, manente intellectualis creaturæ perpetua in cœlestibus laude.

Procidebant vigintiquatuor seniores ante sedentem in throno, et adorabant.] Animalibus personantibus laudem, id est, evangelistis prædicantibus Christi dispensationem, omnis ecclesia quæ in præpositis constat et populis (hoc enim geminatus duodenarius numerus significat) statim cadens in faciem, adorat viventem in secula seculorum.

Et mittebant coronas suas ante thronum.] Duo videlicet assignantes quicquid virtutis, quicquid habebant dignitatis. Quippe qui ex nihilo cuncta creaverit.

IN CAP. V. Et vidi in dextera sedentis super thronum, librum scriptum intus et foris.] Hæc visio mysteria nobis Sanctæ Scripturæ per incarnationem Domini patefacta demonstrat. Cujus unitas concors Vetus Testamentum quasi exterius, et Novum continet interius.

Signatum sigillis septem.] Id est, vel omni latentium mysteriorum plenitudine tectum, vel Spiritus septiformis dispositione conscriptum.

Et audivi angelum fortem prædicantem voce magna; Quis est dignus aperire librum? Prædicationem legis insinuat. Multi enim prophetæ et justi cupierunt videre quæ apostoli viderunt. Et de hac salute, ut Petrus ait, exquisierunt atque scrutati sunt prophetæ. Hic est liber, qui in Esaia et scienti literas et nescienti irreserabilis est. Cujus tamen etiam illic ita prædicatur apertio: In die illa audient surdi, verba libri. De quo et Iezechiel: Et vidi, inquit, et ecce manus missa ad me, in qua erat liber involutus, et expandit illum coram me, qui erat scriptus intus et foris. Ubi et hoc quod Joannes tacuit, quid videlicet in libro scriptum esset, adjunxit, dicens: Et scriptæ in eo erant lamentationes et carmen et væ. Cuncta enim series Veteris et Novi Testamenti, pœnitentiam pro peccatis agendam, regnum cœleste quærendum, et fletus infernales præmonet esse fugiendos.

Et nemo poterat in cœlo, neque in terra, &c.] Neque angelus, neque ullus justorum etiam carnis vinculo absolutus, mysteria divinæ legis revelare vel investigare potuerunt, neque respicere illum, id est, contemplari splendorem gratiæ Novi Testamenti. Sicut filii Israel

in faciem latoris Veteris Testamenti, Novum continentis non poterant aspicere.

Et ego flebam multum.] Communem humani generis miseriam agnoscens doluit.

Et unus de senioribus dixit mihi, Ne fleveris, &c.] Flere prohibetur, quia jam tunc impletum erat in Christi passione, quod diu latebat mysterium, cum illo tradente Spiritum, velum templi scissum est. Cui dicitur: Catulus leonis Juda, ad prædam, fili mi, ascendisti, &c. Sequitur, et describit quomodo et ubi vicerit Leo de tribu Juda.

Et vidi in medio throni, — et Agnum stantem tanquam occisum.] Idem Dominus qui Agnus est innocenter moriendo, leo quoque factus est, mortem fortiter evincendo. Tychonius agnum ecclesiam dicit, quæ in Christo accepit omnem potestatem.

Habentem cornua septem et oculos septem.] Spiritus in Christo septiformis, propter eminentiam potestatis : cornibus, propter illuminationem gratiæ comparatur oculis.

Et venit et accepit de dextera sedentis in throno librum.] Librum de dextera Dei, dispensationem ipsam incarnationis a Patre et a seipso, secundum id quod Deus est, dispositam accepisse Filius hominis dicitur, quia uterque cum Spiritu Sancto in throno habitat. Christus enim qui in humanitate Agnus, ipse in Deitate dextera Patris est.

Et cum aperuisset librum, &c.] Cum passione sua Dominus utriusque Testamenti præconia in se comprobaret impleri, ecclesia gratias referens, ipsa quoque se passionibus offert, ut juxta apostolum impleat ea quæ desunt passionum Christi in carne sua. Citharis enim ubi ligno chordæ tenduntur, corpora mori parata: phialis vero, corda latitudine caritatis patula designantur.

Et cantabant canticum novum, &c.] Sacramenta Novi Testamenti, quæ in Christo sunt completa, celebrant: illam ipsam ejus dispensationem laudibus prosequentes, quam soli fatentur Christo competere.

Et redemisti nos Deo in sanguine tuo, &c.] Hic amplius declaratur animalia et seniores ecclesiam esse, quæ Christi est sanguine redempta, et congregata de gentibus. Ostendit etiam in quo cœlo sint, dicendo, Et regnabunt super terram. Et vidi et audivi vocem angelorum multorum in circuitu throni, et animalium et seniorum.

Et erat numerus eorum millia millium.] Innumera millia populorum ad ecclesiam confluentium, Deum laudant.

Cui data est omnis potestas in cœlo et in terra.] Si enim filii Dei dicti sunt justi, cur non et angeli? Licet et cœlestis quoque militia redemptioni nostræ congratulando possit ista concinere. Sicut et sanctus Papa Gregorius exposuit, subjungens: Vox namque angelorum est in laude Conditoris, ipsa admiratio intimæ contemplationis.

Et quatuor animalia dicebant, Amen, &c.] Populis in ecclesia Domini laudes resonantibus, doctores idem confirmant, et, exempli gratia, Dominum simul adorant.

IN CAP. VI. Et vidi quod aperuisset Agnus unum de sigillis.] Cum signa primo solvantur, deinde liber aperiatur, certa ratione præposteravit usitatum ordinem. Dominus enim patiens et resurgens, finem se esse legis edocuit. Ascendens autem in cœlum, Spiritu Sancto misso, secretioris arcani munere firmavit ecclesiam. Tunc ergo librum aperuit, et nunc ejus signacula solvit. In primo igitur sigillo, decus ecclesiæ primitivæ. In sequentibus tribus, triforme contra eam bellum. In quinto, gloriam sub hoc bello triumphatorum. In sexto, illa quæ ventura sunt tempore Antichristi, et paululum superioribus recapitulatis. In septimo, cernit initium quietis æternæ.

Et audivi unum de quatuor animalibus dicens, Veni et

vide.] Nos quoque gloriam ecclesiæ cernere magnis evangelii vocibus admonemur.

Et ecce equus albus, &c.] Ecclesiæ, quæ super nivem gratia dealbata est, Dominus præsidet, et spiritualis doctrinæ contra impios arma ferens, victor in suis coronam percipit. De quo dicitur, Accepit dona in hominibus. In quibus etiam cœlo præsidens, a Saulo persequebatur.

Et cum aperuisset sigillum secundum, audivi secundum animal, &c.] Contrarium quoque equitatum solerter attendere jubetur, ut sicut de prosperis ecclesiæ gaudium, sic de adversis cautelam ex præscientia sumat.

Et exivit alius equus rufus.] Contra victricem vincentemque ecclesiam exiit equus rufus, id est, populus sinister, ex sessore suo diabolo sanguinolentus. Quamvis legerimus apud Zachariam, equum Domini rufum: sed ille suo sanguine rufus, hic alieno.

Et qui sedebat super eum, datum est ei ut sumeret pacem de terra.] Scilicet suam. Ecclesia vero æternam pacem, quam sibi Christus reliquit, accepit.

Et datus est illi yladius magnus.] Sive in eos quos prævaricatores fidei, sive quos martyres facit. De quo ad beatum Job dicitur, Qui fecit eum, applicavit gladium ejus: id est, vel ne tantum sanctos tentet quantum impius velit, vel quod suæ rabiei in seipsum vindicta redeat.

Et ecce equus niger, &c.] Equus niger, falsorum caterva est fratrum, qui stateram rectæ professionis habent, sed socios lædunt per opera tenebrarum. Dum enim in medio animalium dicitur ne læseris, ostenditur illic esse qui lædit. De hoc præcurrente equo dicit apostolus, Foris pugnæ, intus timores.

Bilibris tritici denario uno, &c.] Cave, inquit, ne exemplo pessimo fratrem tuum scandalizantes propter quem Christus mortuus est, et sacri sanguinis chrismatisque portat insignia. Quia sive perfecti meritis, sive etiam minimi, quique in ecclesia fide tamen Sanctæ Trinitatis imbuti, omnes eodem perfecto pretio san-

guinis Dominici sunt redempti. Nec immerito bilibri et non simplici libra fidei vel operis perfectio exprimitur, quæ utraque in radice geminæ consistit caritatis.

Et ecce equus pallidus, &c.] Hæretici qui se catholicos palliant, morte inhabitatrice digni, perditorum post se rapiunt exercitum. Diabolus enim et ministri ejus, metonymicos mors et infernus dicti sunt, eo quod multis causa mortis et infernorum sint. Potest et simpliciter accipi, quod hic spiritualiter mortuos, ibi pœna sequatur æterna.

Et data est illi potestas super quatuor partes terræ.] Ecce Arrii vesania de Alexandria nascens, ad Gallicum usque pervenit oceanum, non fame tantum verbi Dei, sed et gladio corporali bestialiter pios insequens. Alia editio quartam partem transtulit, quia tres equi mali diabolo rectore fidentes, contra quartum ecclesiæ calcitrant equitatum.

Et cum aperuisset quintum sigillum, &c.] Quia ecclesiam dixerat in præsenti multipliciter afflictam, dicit et gloriam animarum post corporum pænam. Vidi, inquit, eas sub altare, id est, in secretario laudis æternæ. Ara enim aurea et interius posita, et prope Dominici corporis arcam, non ut exterior carnem et sanguinem, sed sola offert Domino thymiamata laudis. Et qui nunc exhibent corpora sua hostiam viventem, tunc diruptis carnis vinculis, illi sacrificant hostiam laudis. Potest autem et per hyperbaton esse, ut non sub ara viderit, sed sub ara occisos, id est, sub testificatione nominis Christi, sicut de Machabæis dictum est, Sub testamento Dei ceciderunt.

Et clamabant voce magna, dicentes.] Magnus animarum clamor, magnum est desiderium eorum quæ Dominum facere velle noverunt. Nec enim fas est, eas credere contra Dei nutum quicquam cupere, cum earum desideria ex ejus pendeant voluntate.

Usquequo, Domine sanctus et verus, non judicas et vindicas, &c.?] Non hæc odio inimicorum, pro quibus

in hoc seculo rogaverunt, orant, sed amore æquitatis, qua ipsi judici ut prope positi concordant, diem judicii quo peccati regnum destruatur, et resurrectionem extinctorum corporum advenire precantur. Nam et nos in præsenti, cum pro inimicis orare jubemur, dicimus tamen Domino orantes, Adveniat regnum tuum.

Et datæ sunt illis singulæ stolæ albæ.] Singulas modo stolas habent animæ sanctorum de sua beata immortalitate gaudentes. Resurgentibus autem corporibus juxta Esaiam, in terra sua duplicia possidebunt.

Et dictum est illis ut requiescerent tempus adhuc modicum, &c.] Non desiderium resurrectionis abnuitur, sed ex colligendorum fratrum augmento differtur. Nam et ipsa animarum lætitia potest stolis albis figurari, cum Domino revelante didicerint, et impios in fine damnandos, et usque ad finem seculi multos suo numero per martyrium esse sociandos: atque interna caritate perfusi, maluerint hac consolatione contenti pro supplendo fratrum numero hactenus sua gaudia differri.

Et vidi cum aperuisset sigillum sextum, &c.] Sexto sigillo patefacto novissima persecutio nuntiatur, et sicut Domino sexta feria crucifixo, mundum tenebris et pavore concuti.

Et sol factus est niger tanquam saccus.] Tanquam Christi vel operta potentia, vel doctrina temporaliter obscurata, vel a defensione sit velata, cum ministri Antichristi in servos Christi grassari sumuntur.

Et luna tota facta est sicut sanguis.] Ecclesia solito amplius pro Christo sanguinem fundet. Tota autem dixit, quia in toto orbe erit novissimus terræ motus, antea vero sicut scriptum est, per loca.

Et stellæ ceciderunt super terram, &c.] Qui cælestes in ecclesia specie tenus fulgent, vento novissimæ persecutionis impulsi, terreni fuisse probabuntur. Quorum bene opera grossis, immaturis videlicet et inutilibus et caducis fici fructibus comparantur.

Et cœlum recessit sicut liber involutus.] Sicut liber

involutus mysteria quidem intus, sed foris non apparentia continet, sic et tunc ecclesia suis tantum cognita, persecutionem discrete vitans recedet, ut ab extraneis abdita non videatur.

Et omnis mons et insulæ de locis suis motæ sunt.] Diversa pro qualitate officiorum vel virium memorans ecclesiæ membra, nullum ab hoc turbine prædicit alienum, sed motus dissimilis, in bonis scilicet fugiendo præcavens, in malis vero cedens sequendo.

Et reges terræ et principes et tribuni.] Reges, potentes homines accipimus. Ex omni enim gradu et conditione vult intelligi. Cæterum, qui tunc reges præter unum persecutorem?

Absconderunt se in speluncis et in petris montium, &c.] Cum infirmiores quique tunc præcelsorum in ecclesia roborari exemplis, consiliis muniri, protegi monitis, et precibus quærunt obumbrari, quasi ipsos super se montes per affectum compassionis cadere deprecantur. Montes enim excelsi cervis, petra refugium erinaciis.

Et abscondite nos a facie sedentis super thronum et ab ira Agni.] Ut nos scilicet non reprobos, sed in fide stabiles venturus inveniat, peccatis nostris sanctorum intercessu et Dei miseratione contectis.

Et quis poterit stare?] Ille utique qui nunc vigilare, in fide stare, viriliter agere procuraverit. Quod si hunc terræ motum juxta literam, ad ipsum diem judicii referas, non est mirum si reges terreni et principes, sanctorum tunc montium pavidi refugia quærant. Sicut in divite purpurato et paupere Lazaro jam factum legimus.

IN CAP. VII. Post hæc vidi quatuor angelos stare super quatuor angulos terræ.] Id est, quatuor regna principalia, Assyriorum scilicet et Persarum, Græcorumque, et Romanorum. Sicut enim in superioribus sigillis post multiformes ecclesiæ conflictus, triumphan-

tium gaudia vidit animarum, sic etiam nunc regnum Antichristi quæ victoria sequatur præcedentium mundi regnorum, quæ Christi ecclesiæ juri jam cesserunt, probaturus est exemplis. Grandes enim causæ, grandioribus necesse est confirmentur argumentis.

Tenentes quatuor ventos terræ, &c.] Suo quodammodo potentatu omnia præfocantes, nullum pro libitu sui juris respirare sinebant. In terris, diversitas provinciarum: in mari, insularum: in arboribus, diversa hominum qualitas et conditio designatur. Aliter. Qui sunt angeli quatuor, iidem quatuor intelligendi sunt venti, juxta Danielis prophetiam dicentis, Ecce quatuor venti cœli pugnabant in mari magno, et quatuor bestiæ ascendebant de mari.

Et vidi alterum angelum ascendentem ab ortu solis, &c.] Dominus in carne natus, qui magni consilii angelus est, paternæ scilicet voluntatis nuntius, visitavit nos Oriens ex alto, vexillum crucis, quo suorum frontes signaret, afferens.

Et clamavit voce magna quatuor angelis.] Magna Domini vox est, prædicatio sublimis: Pænitentiam agite, appropinquavit enim regnum cælorum.

Nolite nocere terræ et mari, neque arboribus.] Ex quo Dominus passus est, non hostis solum adversarii, sed et mundani principatus contritum est imperium, sicut et oculis cernimus, et in statua, quam lapis de monte comminuit, legimus.

Quoadusque signemus servos Dei nostri in frontibus eorum?] Ad hoc enim gentium confractum est imperium, ut signo fidei, cui restiterant, facies sanctorum libere notaretur. Nam et ipsa crucis figura dilatatum ubique Domini significat regnum, sicut vetus dictum comprobat:

Respice distinctis quadratum partibus orbem, Ut regnum fidei cuncta tenere probes.

Neque enim frustra in fronte pontificis, nomen Do-

mini tetragrammaton scribebatur, nisi quia hoc est signum in fronte fidelium, de quo in Psalmo pro torcularibus canitur: Domine Dominus noster, quam admirabile est nomen tuum in universa terra, et cætera: usquedum ait, Ut destruas inimicum et defensorem.

Et audivi numerum signatorum, &c.] Hoc numero finito, innumerabilis significatur totius ecclesiæ multitudo, quæ de patriarchis, vel prosapia carnis, vel fidei, est imitatione progenita. Si enim, inquit, vos Christi, ergo Abrahæ semen estis. Ad augmentum autem perfectionis pertinet et ipsa duodecim duodecies multiplicari, et ad summam millenarium perfici, qui est denarius numerus quadratus solidus, significans ecclesiæ stabilem vitam. Propterea quippe duodenario numero sæpe figuratur, quia per orbem quadratum in fide consistit sanctæ Trinitatis. Ter enim quaterni, decus dipondius. Denique et apostoli eandem mundo fidem prædicaturi, duodecim sunt electi, numero scilicet mysterium operis sui figurantes.

Ex tribu Juda duodecim millia signati, &c. Convenienter et a Juda inchoat, ex qua tribu ortus est Dominus noster: et Dan prætermisit, ex quo dicitur Antichristus esse nasciturus, sicut scriptum est: Fiat Dan coluber in via, cerastes in semita, mordens ungulas equi, ut cadat ascensor ejus. Quia non ordinem terrenæ generationis, sed juxta interpretationem nominum virtutes ecclesiæ decrevit exponere, quæ a confessione et laude præsenti, ad dexteram vitæ festinet æternæ. Hoc enim nomen Judæ, qui primus, et Benjamin, qui ultimus ponitur, sonat. Primus ergo Judas, qui confessio sive laudatio interpretatur, ponitur: quia ante initia confessionis, culmen bonorum operum nullus apprehendit. Et nisi per confessionem renuntiemus actibus malis, non informamur rectis. Secundus Ruben, qui interpretatur videns filium. In filiis opera designari, Psalmista testatur, qui in beati viri benedictionibus inter cætera dicit, Filii tui, sicut novella oliva-

rum. Et infra, Ut videas filios filiorum tuorum. Non enim qui timet Dominum, nisi genuerit filios, nepotesque susceperit, beatus esse non potest, cum virgines fideles potior merces expectet, sed in filiis opera, in filiis vero filiorum fructus operum, id est, mercedem designat æternam. Post Judam ergo Ruben, id est, post exordia divinæ confessionis et laudis, perfectio sequitur actionis. Sed quia per multas tribulationes oportet nos intrare in regnum Dei, post Ruben sequitur Gad, qui tentatio vel accinctus interpretatur. Post inchoationem enim boni operis, majoribus necesse est hominem tentationibus probari, atque ad bella graviora succingi, ut fidei illius fortitudo comprobetur. Dicente Salomone: Fili, accedens ad servitutem Dei, sta in justitia et timore, et præpara animam tuam ad tentationem. Itemque Psalmista, Præcinxisti me, inquit, virtute ad bellum. Et quoniam beatificamus eos qui sustinuerunt sufferentiam, ideo post Gad Aser, id est, beatus ponitur, congruo satis ordine. Beatus enim qui suffert tentationem, qui cum probatus fuerit, accipiet coronam vitæ. Quia vero hujus beatitudinis fida promissione securi non angustantur, sed spe gaudentes, in tribulatione patientes, cum Psalmographo decantant, In tribulatione dilatasti me: et item: Viam mandatorum tuorum cucurri, dum dilatares cor meum; et cum matre beati Samuelis, exultantes aiunt: Dilatatum est os meum super inimicos meos, quia lætata sum in salutari tuo. Propterea Neptalim succedit, quod est Sed et ipsum Manasses sequitur, qui interpretatur oblitus, vel necessitas. Cujus nominis mysterio monemur, ut tentationum præsentium angoribus edocti, ea vero quæ retro sunt, obliviscentes; sic in ea quæ ante sunt, secundum apostolum extendamur, ut carnis curam non in desideriis, sed sola necessitate humanæ conditionis astricti faciamus. De qua Psalmista, meliora suspirans, orabat: De necessitatibus meis eripe me. Huic supponitur Simeon, id est, audivit tristitiam, vel nomen habitaculi. Ut hujus etiam qualitate vocabuli evidentius inculcaret, et quid hic habendum, et quid sit salubriter expectandum. Illis enim habitaculi cœlestis gaudium dabitur, quorum hic animus fructuosa pœnitentia contristatur. Quibus et dicitur, Tristitia vestra vertetur in gaudium. Levi subnectitur, id est, additus. In quo intelligimus sive eos qui temporalibus æterna mercantur, sicut Salomon dicit: Redemptio animæ viri, propriæ divitiæ, seu illos qui Dei sequendo consilium, percipiunt in hoc seculo centuplicia cum tribulationibus, in futuro autem seculo vitam æternam. His et quod scriptum est convenit: Qui addit scientiam, addit dolorem. beato Job ad hoc tribulationum acerbitas addebatur, ut probato præmiorum merces amplior redderetur. Unde non immerito Issachar, ei ordine recto succedit, qui interpretatur merces. Quia sicut docet apostolus, non sunt condignæ passiones hujus temporis ad futuram gloriam quæ revelabitur in nobis. Fructuosius quippe pugnatur, ubi merces certa speratur. Hoc autem in habitaculo fortitudinis Deus operatur et perficit, quod dicitur Zabulon, quando virtus in infirmitate perficitur, ut corpus quod ab inimicis putatur infirmum, et per cujus materiam animæ quoque inferre nituntur interitum, Deo confortante experiatur invictum, augmento succedente felici. Quod vocabulum, Joseph indicat, gratiarum videlicet addenda dona designans. talentorum dupla redhibitione usuras commodi spiritualis intelligas, sive in his quæ votiva fidelium religione redemptori Deo redduntur, accipias. hos omnes quos et ordo et interpretatio nominum his significative positos indicat, in futuro judicio ad dexteram Christi regis æterni futuros intelligas. Benjamin, ut prædixi, postremo loco supponitur, id est, filius dexteræ: tanquam ipse sit finis ordinis, cum novissima inimica morte destructa, felicitas hæreditatis æternæ donabitur electis, sive unusquisque fidelium filius dexteræ jure dicatur, seu omnis ecclesiæ cœtus, VOL. XII. в b

de qua canitur, Astitit regina a dextris tuis in vestitu deaurato, circumdata varietate. Ex singulis ergo tribubus duodecim sunt millia signati, quia in quibuscunque singuli fidelium virtutibus profecerint, antiquorum necesse est patrum semper fide roborentur, atque informentur exemplis. Duodenario enim numero propter apostolorum vel patriarcharum summam, sæpe doctorum, sæpe totius ecclesiæ formam designari certissi-Sive enim confessione quique tanquam in Juda laudabiles, sive in Ruben operum prole præclari, sive in Gad tentationum exercitio fortes, sive in Aser certaminum victoria felices, sive in Neptalim largis misericordiæ operibus dilatati, sive in Manasse posteriorum obliti, sive in Simeon quasi tristes adhuc in convalle lacrymarum, semper autem gaudentes nomine habitaculi in cœlestem suspirantes Hierusalem: sive in Levi, qui in promissionibus vitæ præsentis et futuræ congaudeant, additis bonis temporalibus æterno bono fundati: sive in Issachar futuræ mercedis contemplatione firmati, sive in Zabulon, qui pro Christo suas animas ponant: sive in Joseph, qui et augmento spiritualis substantiæ studeant, et super Dei præcepta aliquid amplius vel in virginitate vel ex facultatum suarum offerant quantitate: sive in Benjamin, qui felicitatis æternæ dexteram indefessis votis expectent, in sua quemque professione congruit patrum præcedentium regula quasi duodenario numero signari, atque ex singularum meritis personarum perfectissimam ecclesiæ pulchritudinem, quasi centum quadraginta quatuor millium summam colligi.

Post hæc vidi turbam magnam, quam dinumerare nemo poterat.] Finita recapitulatione, quam exempli causa interposuerat, regreditur ad ordinem, gloriam prædicans eorum qui nequitiam victuri sunt ultimæ persecutionis. Et quod sequitur,

Ex omnibus gentibus, et tribubus, et populis, et linguis, &c.] Potest et sic intelligi, quod enumeratis tri-

bubus Israel, quibus evangelium primo prædicatum est, salvationem quoque velit commemorare gentium.

Amicti stolis albis, et palmæ in manibus eorum.] Stolis, baptismum; palmis triumphum crucis insinuat, et quod seculum in Christo vicerint. Licet claritatem quoque, quæ per Spiritum Sanctum datur, stolæ significent.

Et clamabant voce magna, dicentes: Salus Deo nostro, qui sedet super thronum, et Agno.] Magna voce, hoc est grandi devotione et indesinenti laude profitentur, in throno, id est, in ecclesia Patrem Filiumque regnare, Spiritu Sancto nihilominus conregnante. Sic enim dictum est, Sedenti super thronum et Agno: sicut in evangelio dicitur, Et cognoscant te verum et unum Deum, et quem misisti Jesum Christum. Subauditur, unum et verum Deum cognoscant.

Et omnes angeli stabant in circuitu throni et seniorum et animalium.] In omnibus angelis turbæ multæ personas exposuit Dominum adorantes. Omnes, inquit, qui in circuitu ejus sunt, offerent munera.

Et ceciderunt in conspectu throni in facies suas, &c.] Neque turbam, neque animalia, vel seniores hoc loco commemorat adorasse, sed solos angelos. Ipsi enim sunt turba, ipsi animalia et seniores. Quamvis et de ipsis angelicis spiritubus intelligi possit, de quibus in gentium salute congaudentibus dicitur, Lætamini, gentes, simul cum populo ejus, et adorent eum, omnes angeli Dei.

Benedictio et claritas et sapientia, &c.] Septenariam ecclesia virtutum laudem offert Domino, quam se in singulis membris ab eo percepisse fatetur.

Et unus de senioribus dixit mihi: Hi qui amicti sunt stolis albis, qui sunt? &c.] Ad hoc interrogat, ut doceat.

Et dixit mihi, Hi sunt qui venerunt ex magna tribulatione.] Per multas tribulationes oportet nos introire in regnum Dei. Quis autem nesciat tribulationem Antichristi cæteris futuram esse majorem?

Et laverunt stolas suas in sanguine Agni.] Non de B b 2 solis martyribus dicit. Illi enim sanguine proprio lavantur. Ecclesiam autem totam sanguis Jesu Filii Dei mundat ab omni delicto, ideo sunt ante thronum Dei. Illi enim digni habentur illic in Dei consistere ministerio, qui hic inter adversa fideles nominis ejus confessores existunt.

Et serviunt ei die ac nocte in templo ejus.] More nostro loquens, æternitatem significat.

Et qui sedet in throno habitabit super illos.] Thronus Dei, sancti sunt, super quos et in quibus in secula habitat Deus.

Non esurient neque sitient amplius.] Hoc est quod Dominus ipse promisit: Ego sum, inquiens, panis vitæ: qui venit ad me, non esuriet, et qui credit in me, non sitiet unquam. Beati enim qui esuriunt et sitiunt justitiam, quoniam ipsi saturabuntur.

Neque cadet super illos sol, neque ullus æstus.] Transivimus, inquit, per ignem et aquam, et induxisti nos in refrigerium.

Quoniam Agnus, qui in medio throni est, reget illos.] Agnum in medio dicit esse throni, qui superius Agnum a sedente in throno librum dixerat accepisse, docens ecclesiam unum esse Patri et Filio thronum, in qua per fidem inhabitat unus, tota Trinitas, Deus.

Et deducet eos ad vitæ fontes aquarum.] Ad consortium utique sanctorum, qui fontes sunt doctrinæ cœlestis. Potest et ipsa Dei visio significari, in quo sunt thesauri sapientiæ et scientiæ absconditi. Juxta quod David ait: Sicut cervus desiderat ad fontes aquarum, ita desiderat anima mea ad te Deus.

Et absterget Deus omnem lachrymam ab oculis eorum.] Immortalium adepta plenitudine gaudiorum, omnis mœror penitus oblivioni mandabitur. Beati enim qui lugent, quoniam ipsi consolabuntur. Potest autem visio hujus turbæ stolatæ de præsenti etiam tempore intelligi, ubi spe salvi facti sumus, et quod non videmus sperantes, per patientiam expectamus.

IN CAP. VIII. Et cum aperuisset sigillum septimum, &c.] Post interitum Antichristi requies aliquantula futura creditur in ecclesia, de qua Daniel ita prædixit: Beatus qui expectat et pervenit ad dies mille trecentos triginta quinque. Quod beatus Hieronymus sic exponit: Beatus, inquit, qui interfecto Antichristo supra mille ducentos nonaginta dies, id est, tres semis annos, dies quadraginta quinque præstolatur, quibus est Dominus atque Salvator in sua majestate venturus. Quare autem post interfectionem Antichristi quadragesimum quintum dierum silentium sit, divinæ scientiæ est. Nisi forte dicamus, dilatio regni sanctorum, patientiæ probatio est. Nota quod in sexto sigillo, maximas ecclesiæ pressuras; in septimo, requiem cernit: quia Dominus sexta feria crucifixus, in sabbato quievit, tempus resurrectionis expectans. Hucusque de apertione libri clausi et sex sigillorum. Nunc vero recapitulat ab origine, eadem aliter dicturus.

## LIBER SECUNDUS.

Et vidi septem angelos stantes in conspectu Dei, &c.] Ecclesia septenario sæpe numero commendata, prædicationis officio mancipatur. Cujus prima tuba, communem impiorum in igne et grandine designat interitum. Secunda, propulsum de ecclesia diabolum, mare seculi ardentius incendentem. Tertia, hæreticos ecclesia decidentes, Sanctæ Scripturæ flumina corrumpentes. Quarta, falsorum fratrum, in siderum obscuratione, defectum. Quinta, majorem hæreticorum infestationem, tempus Antichristi præcurrentium. Sexta, apertum Antichristi et suorum contra ecclesiam bellum, et recapitulatione ab adventu Domini, intersertam ejusdem adversarii destructionem. Septima, diem judicii, quo mercedem Dominus suis redditurus, et exterminaturus est eos qui corruperunt terram.

Et alius angelus venit.] Non dixit, postea venit, sed angelos tubas accepisse proponens, redit, exponere qualiter acceperint. Quoniam etsi ante adventum Domini prædicabat ecclesia, sed non ubique, donec ejus esset confirmata Spiritu.

Et stetit ante altare habens thuribulum aureum.] In conspectu scilicet apparuit ecclesiæ, factus ipse thuribulum, ex quo Deus odorem suavitatis accepit, et propitius factus est mundo. Alia editio habet, Super aram, quod super altare crucis thuribulum suum aureum, id est, corpus suum immaculatum et Spiritu Sancto conceptum obtulerit Patri pro nobis.

Et data sunt illi incensa multa, &c.] De orationibus sanctorum obtulit incensa. Ipsi enim delegavit ecclesia preces suas dicens, Dirigatur oratio mea sicut incensum in conspectu tuo. Accepisse de orationibus sanctorum, idem dicitur et obtulisse, quia per ipsum omnium possunt preces ad Deum suaviter pervenire.

Et ascendit fumus incensorum de orationibus sanctorum, &c.] Christo Domino se hostiam suavitatis offerente compunctio cordis sanctorum acceptabilis facta est. Quæ ab igne nascens intimo, sicut fumus solet excitare lachrymas.

Et accepit angelus thuribulum, &c.] Bene thuribulum igne impletum inducit. Non enim ad mensuram dat Deus Spiritum. Quod proprie de Christi humanitate novimus adimpletum, in quo habitat omnis plenitudo Divinitatis corporaliter.

Et misit in terram.] Sic et Dominus in evangelio: Ignem, inquit, veni mittere in terram.

Et facta sunt tonitrua, et voces, et fulgura, et terræmotus.] Tonitruo comminationis supernæ, et voce exhortationis, et fulgure miraculorum terram movit, quibusdam insequentibus, quibusdam vero sequentibus:
his dicentibus bonus est, illis autem non, sed seducit
turbas.

Et septem angeli, qui habebant septem tubas, paraverunt

se ut tuba canerent.] Ecclesia septiformi spiritu inflammata, se ad prædicandum fiducialiter præparavit, gloriam seculi tubis cœlestibus quasi muros Hiericho dejectura. Nam et illa septem dierum circumitio, totum ecclesiæ tempus insinuat.

Et primus angelus tuba cecinit.] Recte prædicatio plagarum, tubæ, quæ signum belli est, comparatur. Exalta enim, inquit, sicut tuba vocem tuam, et annuntia populo meo scelera eorum. Et alibi, tuba sit in gutture tuo, quasi aquila super domum Domini, id est grandi voce prædica Nabuchodonosor ad destructionem templi venturum.

Et facta est grando et ignis, mixta sanguine, &c.] Pænam gehennæ sanguinolentis operibus deberi, prædicatorum voce refertur dicentium. Ad calorem nimium, transibunt ab aquis nivium. Potest etiam nomine sanguinis, ipsa mors animæ spiritualis intelligi. Hunc versum Tychonius sic exponit: facta est ira Dei, quæ haberet in se multorum necem.

Et tertia pars terræ combusta est, &c.] Vita bonorum in doctoribus consistit et auditoribus. Beatus enim qui legit, (inquit,) et qui audit verba prophetiæ. Tertia vero pars malorum hoc utroque caret. Terra enim bona fructum proferens in patientia, benedictionem accipit a Domino. Mala autem spinas et tribulos generat, cujus consummatio in combustionem. Sic et arborem fructiferam agricola Pater excolit, sterilem vero excidens, igni pabulum præbet.

Et omne fænum viride combustum est.] Omnis caro fænum, quæ nunc luxus mollitie saginata, sole judicii fervente, florem decoris amittit, et, ut Dominus ait, hodie in agro est, et cras in clibanum mittitur. Tychonius de tertia parte sic in hoc loco inquit. Tertiam hostes intestinos dicit. Cæterum quicquid præter ecclesiam est, tertia pars dicta est, et ecclesia tertia, quæ contra geminum malum pugnet.

Et tanquam mons magnus igni ardens, missus est in

mare, &c.] Crescente religione Christiana, diabolus superbia tumidus, et igne sui furoris ardens, in mare seculi missus est, dicente Domino: 'Si monti huic dixeritis, Tollere, et jacta te in mare, fiet.' Non quod ante ibi non fuerit, sed quod de ecclesia projectus, amplius in suos insanire cœperit, fastu prudentiæ carnalis, mortem illis infligens spiritualem. Sapere enim secundum carnem, mors est. Non autem apostolos caro et sanguis docuit, sed Pater qui est in cœlis. In illo enim mari navem fidei regebant, quod plantis Domini se calcabilem præbuit.

Et mortua est tertia pars eorum, quæ habebant animas in mari.] Quæ habent animas, dixit, ut ostenderet vivos spiritualiter mortuos. Sicut Apostolus de vidua deliciosa, Vivens, inquit, mortua est.

Et tertia pars navium interiit.] Alia editio dicendo, et tertiam partem navium corruperunt, significat quod tertia quæ mortua est, aliam tertiam, id est succedentem sibi occiderit noxia traditione, et inutilis imitatione doctrinæ.

Et cecidit de cœlo stella magna, ardens tanquam facula, &c.] Hæretici, quos Judas apostolus sidera seductionis appellat, de culmine cadentes ecclesiæ, flamma suæ nequitiæ fontes divinarum conantur inficere scripturarum. Quarum non sensus tantum, sed et verba sæpius infalsare non timent. Absinthii nomine digni, cujus immixtio modica, magnam solet amaricare dulcedinem.

Et multi homines mortui sunt de aquis.] Multi enim (ut ait apostolus) sequuntur eorum luxurias, per quos via veritatis blasphematur, tamen populo Dei, Moyse docente, omnis aquarum unda potabilis est.

Et percussa est tertia pars solis, et tertia pars lunæ, &c.] Ecclesiæ decus instar sideris relucentis, per falsos fratres sæpe obscuratur, qui vel in prosperis vel in adversis seculi, minus eam fulgere sua defectione faciunt.

Et diei non luceret pars tertia, et noctis similiter.]
Alia editio sic habet, et diei tertia pars appareret, et

noctis similiter. Id est, ad hoc percussa est ut appareret tertia pars diei et tertia noctis, quæ Christi et quæ diaboli. Ad hoc, inquam, percussa est, id est suis voluntatibus tradita, ut redundantibus et insolescentibus peccatis, in suo tempore revelaretur.

Et vidi et audivi vocem unius aquilæ volantis per medium cæli, &c.] Hujus aquilæ vox per eximiorum in ecclesia quotidie pervolat ora doctorum, cum nequitiam hæreticorum, Antichristi sævitiam, diemque judicii, amatoribus terræ prædicant graviter affuturum, dicentes, In novissimis diebus instabunt tempora periculosa, et erunt homines seipsos amantes, et infra, Homines corrupti mente, reprobi circa fidem, et alibi, Tunc revelabitur ille iniquus qui adversatur et extollitur supra omne quod dicitur Deus, aut quod colitur. Et item, Dies Domini sicut fur in nocte, ita veniet. Cum enim dixerint, Pax et securitas, tunc repentinus eis superveniet interitus.

De cæteris vocibus trium angelorum.] Non quod angelorum tubæ plagas inferant mundo, sed venientes vel venturas suo quique tempore prædicent.

IN CAP. IX. Et vidi stellam de cœlo cecidisse in terram, &c.] Flamma hæreticorum, de qua paucis memoraverat, quo fomite adoleverit exponit: antiquus quippe hostis, quem Dominus vidit quasi fulgur de cœlo cadentem, blasphemo dogmate corda suorum aperuit, eosque quasi fumum alta petere, iniquitatem in excelsum loqui perdocuit.

Et ascendit fumus putei, sicut fumus fornacis magnæ, &c.] Prænuntia magnæ fornacis, id est, novissimæ persecutionis, hæretica fervet insania, non imbecilliores tantum, qui, aeris instar, terræ quodammodo cælique confinia tangunt, sed excelsorum quoque lumen obscurare laborans, non tamen extinguere valens. In errorem enim inducentur, si fieri potest, etiam electi.

Et de fumo exierunt locustæ in terram.] Sicut sancti

corpus sunt Christi, et membra de membro, sic et membra carnium draconis cohærentia sibi alia nascuntur ex aliis, fumusque hæreticæ cæcitatis ore lædentem pravorum generat superbiam. Qui vento elationis excussi, terrena tamen non deserunt. Nam et fumus de quo gignuntur, alta licet appetens, in seipso semper deficit.

Et data est illis potestas, &c.] Adversariis potestatibus hæretici comparantur, in facie velut innocui, sed in posterioribus venena servantes.

Et præceptum est illis ne læderent fænum terræ neque omne viride.] Ostendit locustas homines esse, quæ non ad fænum, sed ad homines mittuntur. Fænum enim hoc loco simpliciter accipimus.

Nisi tantum homines qui non habent signum Dei in frontibus suis.] Signum Dei in frontibus suis illi habere dicuntur, a quibus ut oportet habetur. Quorum supra numerum angelus qui ab ortu solis signum Dei vivi attulit, inviolabilem fixumque recensuit. Illo enim hic locutionis genere uti voluit, quo dicitur, Nemo dicit Dominum Jesum nisi in Spiritu Sancto, id est perfecte et vere.

Et dictum est illis ne occiderent eos, &c.] Quamlibet hæretici seculari potestate fulti temporaliter in bonos grassari permittantur, animam tamen, ut Dominus ait, occidere non possunt. Tempus quippe seculi quinque mensibus, propter quinque partitum sensum quo in hac vita utimur, significat. Quod vero alia translatio sex menses continet, eidem sensui propter sex ætates seculi congruit.

Et cruciatus eorum ut cruciatus scorpii cum percutit hominem.] Sicut scorpius a posterioribus venena diffundit, sic impietas malorum a posterioribus nocet, cum anterioribus, id est, æternis bonis temporalia quæ retro sunt, præferri minis blandimentisve compellit. Hunc scorpionem contra evangelii parabolam, generatio viperarum suæ soboli tradit.

Et in diebus illis quærent homines mortem, et non invenient eam.] Miseram vitam cita morte finiri malentes. Sicut beatus Cyprianus sub Deciana contigisse tempestate conquestus: Volentibus, inquit, mori, non permittebatur occidi.

Et similitudines locustarum similes equis paratis in prælium.] Id est, similes novissimis persecutoribus. In novissimo enim bello, quod descripturus est in sequente angelo, equos dicit pugnare. Vel simpliciter sicut equi non propria ratione, sed impetu præsidentis aguntur in prælium, ita mali doctores dæmonico acti spiritu ecclesiam impugnant.

Et super capita earum tanquam coronæ similes auro.] Seniores vigintiquatuor, qui sunt ecclesia, coronas aureas habent. Isti autem similes auro falsos sibi fingentes de victoria stulta triumphos.

Et facies earum sicut facies hominum, &c.] In facie humana simulationem rationis. In capillis mulierum, fluxos et effœminatos mores. In dentibus leonum, qui et laniare, et naturalem solent afferre putorem, mentis ferocitatem famamque doctrinæ malæ: in ferreis vero loricis, obdurata contra veritatem præcordia notat. Qui habentes formam pietatis, virtutem autem ejus abnegantes, veniunt in vestimentis ovium, intrinsecus autem sunt lupi rapaces.

Et vox alarum earum sicut vox curruum equorum multorum currentium in bellum.] Expavescendum magis quam exponendum est, quod tantum huic exercitui vires accrescunt. Primo fumus ascendit. Deinde locustas effert, quæ et prius scorpionibus, et mox equis leonibusque comparantur. Quarum et virtus sufficeret, si non etiam loricatæ venirent. Nunc vero volatiles, et curribus dicuntur similes esse bellantibus.

Et habebant caudas similes scorpionum, &c.] Sicut scorpius palpando incedit, sed cauda ferit, ita fraudulenta pernicies malorum blanda, et innoxia in facie videtur, sed dum occulte perimit, quasi latenter mortem trahit.

Potestas earum nocere hominibus mensibus sex.] Hanc vitam rursus insinuat, ubi potest valere mendacium vel ad capiendum inutiles, vel ad cruciendum temporaliter spirituales.

Et habebant super se regem angelum abyssi.] Deus summe bonus licet occultis, justis tamen judiciis congruum talibus angelum præesse permisit.

Væ unum abiit, et ecce veniunt adhuc duo væ.] Quoniam tria væ ventura prædixerat, horum nunc unum in hæretica fraude jam venisse, duo autem restare memorat, quæ in tempore Antichristi, et in die judicii sunt futura perversis.

Et sextus angelus tuba cecinit, &c.] Sextus angelus prædicatores novissimi certaminis exprimit, qui, monente evangelio, fraudes detegunt Antichristi. Cornua quippe altaris aurei, evangelia sunt ecclesiæ præeminentia.

Solve quatuor angelos, &c.] Quantum hostis antiquus cum satellitibus suis in fine mundi sit ecclesiam persecuturus, indicat, qui a tempore Dominicæ passionis in corde reclusus impiorum, ne hanc quantum velit, noceat, divina potentia refrænatur. Euphrates enim, qui fluvius est Babyloniæ, mundani regni potentiam et persecutorum indicat undas. Iste est mons magnus, quem igne ardente in mare missum prædixerat.

Et soluti sunt quatuor angeli.] More prophetiæ, quæ nobis ventura designat, ipse facta videt in spiritu. Quatuor vero dixit angelos, eo quod in quatuor mundi partibus illa persecutio sit sævitura. Hi sunt enim quos superius vidit in quatuor angulis terræ stantes, et propter consignandos Dei servos a terræ marisque læsione prohibitos.

Qui parati erant in horam, et diem, et mensem, &c.] Maligni spiritus, qui singulis horarum et temporum momentis humanam esuriunt mortem, tunc ad exercendam ecclesiam opportune perdendi liberius sævire permittuntur. Quid autem putas soluti facient, qui tantum nunc nocent ligati?

Et numerus equestris exercitus vicies millies dena millia.] Hic numerus duplicitatem dolosam perversi designat exercitus. Quod alia translatione, quæ dicit bis myriades myriadum, facilius sentiri potest: hunc autem numerum evangelica quoque parabola opponit regi habenti decem millia, tanquam malorum duplicitas simplici fidei Christi resistat, cui millia millium ministrant, et decies millies centena millia assistunt.

Et ita vidi equos in visione, et qui sedebant super eos, &c.] Spiritus maligni quorum cordibus præsident, eorum sunt pænis amicti. Legimus enim adorantes bestiam igne et sulphure torquendos, et fumum tormentorum eorum in secula seculorum ascendere. Nota quod in plaga locustarum non se dixit equites, sed equos tantum vidisse. Hic enim magnitudo persecutionum apertam contrariæ virtutis ostendit præsentiam. Denique hic capita leonum, illic vero facies quidem humana, sed dentes tantum sunt bestiales. Quia sæpe hæretici aliquid humanitatis ostentant, ministri vero novissimæ tempestatis, quod dictis et signis suadent, hoc etiam pænis extorquent.

Et de ore ipsorum procedit ignis et fumus et sulphur.] Ostendit quod pro fumo hyacinthum dixerat. Non autem perspicue ista exeunt de ore ipsorum, sed noxia prædicatione, pænam sibi suisque generant auditoribus. Producam enim, inquit, ignem de medio tui, qui comedat te.

Potestas enim equorum in ore, et in caudis eorum.] Id est, in sermone et officio: propheta enim docens mendacium, ipse est cauda. Qui partem quodammodo cæcam et immundam linguæ blandientis volubilitate contegit, dicens impio, Bonus es.

Nam et caudæ eorum similes serpentibus, &c.] Falsi

doctores antiqui serpentis, qui hominem decepit, similes principum patrocinio fulti, amplius nocent quam si solo sermone suaderent. Sedet, inquit, in insidiis cum divitibus.

Et cæteri homines qui non sunt occisi in his plagis, &c.] Quiæ falsos Christianos et hæreticos descripserat, nunc ut corpus omne diaboli circumscribat, gentilium quoque commemorat errorem, quibus nihil prodest his plagis non occidi, cum constet eos in gentili tunc quoque perdurare malitia. Neque enim in illa persecutione cogentur gentiles supradictis consentire, sed in sua incredulitate morientur.

Et non egerunt pænitentiam ab homicidiis suis, &c.] Impiæ religioni improbos etiam mores adjungunt. Descripta Antichristi sævitia, ad ostendendam ejusdem ruinam more suo exordium nativitatis Christi et gloriam recapitulat ecclesiæ.

IN CAP. X. Et vidi alium angelum fortem, descendentem de cœlo, amictum nube.] Dominus magni consilii angelus descendit de cœlo, nube carnis amictus. Sicut et Esaias ait: Ecce Dominus ascendit super nubem levem, et ingredietur Ægyptum, et iris in capite ejus. Circa bonos propitiationis promissio perseverans.

Et facies ejus erat ut sol, &c.] Facie Domini clarescente, id est, ejus notitia per resurrectionis gloriam manifestata, pedes illius super montes evangelizaturi et annuntiaturi pacem, igne sunt Spiritus Sancti illustrati, et instar columnæ firmati. Jacobus enim et Cephas et Joannes, columnæ videbantur ecclesiæ esse.

Et habebat in manu sua libellum apertum.] Hic est liber supra memoratus, quem diutino tegmine clausum, Domini tandem gratia reseravit, ut, juxta prophetam, surdi etiam verba libri audirent. Et merito facies ejus ut sol, quia librum jam gestat apertum.

Et posuit pedem suum dexterum super mare, sinistrum autem super terram.] Prædicatio fidei Christianæ terra

marique propagatur. Sed allegorice, fortiora membra in majoribus periculis, altera in competentibus sistuntur. Non enim patitur nos Deus tentari super id quod possumus.

Et cum clamasset, locuta sunt septem tonitrua voces suas.] Domino fortiter prædicante, ecclesia quoque septiformi gratia plena, suas ad prædicandum voces elevat. Leo enim rugiet, quis non timebit? Dominus Deus locutus est, quis non prophetabit? Septem quippe tonitrua idem sunt quod septem tubæ, de quibus sermo est.

Et cum locuta sunt septem tonitrua, ego scripturus eram.] Superius enim audivit, Quod vides, scribe in libro.

Signa quæ locuta sunt septem tonitrua, noli ea scribere.] Mysteria fidei Christianæ nec passim cunctis ostenta, ne vilescant, nec probis claude, ne in totum lateant. Propter quod inferius audivit, Ne signaveris verba prophetiæ hujus. Quod utrumque apud Danielem uno versiculo comprehenditur, cui per angelum dicitur, Signa librum et claude sermonem usque ad tempus statutum.

Et angelus quem vidi stantem supra mare et supra terram, levavit manum suam ad cælum, et juravit, &c.] Angelus per viventem in secula jurat, dum Christus in nomine Patris veniens, incommutabili sua dicta veritate confirmat, Cælum, inquiens, et terra transibunt, verba autem mea non transibunt.

Qui creavit cœlum et ea quæ in illo sunt, &c.] Qui mari terraque consistens, cœlo palmam tendit, congrue per cœli, terræ, marisque Creatorem jurat.

Quia tempus amplius non erit.] Erit utique, ut Psalmus ait, tempus impiorum in æternum, sed mutabilis secularium temporum varietas in novissima tuba cessabit. Canet enim tuba, et mortui resurgent incorrupti, et hæreditas eorum in æternum erit.

Consummabitur mysterium Dei, &c.] Mysterium quod nunc evangelizatur, tunc consummabitur, quando ibunt impii in supplicium æternum, justi autem in vitam æternam.

Et vox quam audivi de cœlo iterum loquentem mecum, &c.] Domino futuri temporis mysteria pandente, ac dicente, Appropinquavit enim regnum cœlorum, ecclesia quoque monetur eundem prædicandi percipere librum. Quamvis et eidem Joanni possint hæc dicta congruere post exilium ad prædicandum reversuro.

Et abii ad angelum, dicens ei ut daret mihi librum.]
Accedat ad Dominum qui velit docendi percipere sacramenta.

Et dixit mihi, Accipe librum, et devora illum.] Id est, insere tuis visceribus, et describe in latitudine cordis tui.

Et faciet amaricari ventrem tuum, &c.] Cum perceperis, oblectaberis divini eloquii dulcedine, sed amaritudinem senties, cum prædicare et operari cæperis quod intellexeris. Vel certe juxta Iezechielem intelligendum, qui cum librum se devorasse diceret, adjecit, Et abii amarus in indignatione spiritus mei.

Et dixit mihi, Oportet te iterum prophetare populis et gentibus.] Quid liber comestus, et amaritudini mixta dulcedo significaret, exprimit, quod videlicet ereptus exilio, gentibus esset evangelium prædicaturus, amore quidem dulce, sed tolerandis persecutionibus amarum.

IN CAP. XI. Et datus est mihi calamus similis virgæ.] In calamo, ministerium scribendi evangelii percepit, qui non inani nitore supervacuus, sed similis est virgæ æquitatis, virgæ regni Dei. Regnum enim Christi describit æternum.

Surge et metire templum Dei et altare.] Surge, dixit, non quia hæc Joannes sedibundus audiebat, sed quia hoc verbo excitantur corda singulorum, evangelicam scripturam, actusque metiri. Ibi enim quantum singuli proficiant, quantumque regulæ divinæ concordent, inveniunt.

Et adorantes in eo.] Quia non omnes qui videntur, in eo adorant, sicut qui confessus fuerit in me. Partem denique jubet non recenseri, dicens,

Atrium autem quod est extra templum, ejice foras, &c.] Hi qui nomine tenus ecclesiæ junguntur, et nec altari nec sanctis sanctorum appropiant, a regula evangelii projecti gentibus sociantur. Omnis enim gloria ejus, filiæ regum ab intus.

Et civitatem sanctam calcabunt mensibus quadraginta duobus.] Non solum de ecclesia pelluntur, sed et eandem ecclesiam sociis gentilibus tribus semis annis impugnant. Non quod illo tantum hanc, id est, Antichristi tempore conculcent, sed quod omne malorum corpus illo quasi ad proprium caput pertineat, in quibus jam nunc ministerium operatur iniquitatis.

Et dabo duobus testibus meis, &c.] Ne sævitia pravorum terreret audientem, ecclesiam quoque duobus ex populis unitam, gratia commemorat illustrandam esse virtutum. Quæ et ipsa caput suum, Christum videlicet in carne docentem semper intuens, tribus semis annis prophetatura narratur. Menses enim trium semis annorum, id est, tricies quadrageni et bini, mille ducentos sexaginta dies efficiunt. Daniel autem scribit dies mille ducentos nonaginta temporis ejusdem, quo ponenda sit abominatio in desolationem.

Saccis amicti.] Id est, in exomologesi constituti. Sicut propheta, Ego autem, ait, dum mihi molesti essent, induebam me cilicio.

Hi sunt duæ olivæ, &c.] Ecclesia duorum Testamentorum lumine radiata, Domini semper jussis assistit. Nam et propheta Zacharias unum candelabrum vidit septiforme, et has duas olivas, id est, testamenta, infundere oleum candelabro. Hæc est ecclesia cum oleo suo indeficiente, quod eam facit in lumine orbis ardere.

VOL. XII.

C C



Et si quis eos voluerit nocere, ignis exiet de ore illorum, &c.] Si quis ecclesiam lædit, ejusdem læsionis reciprocante judicio igne consumitur condemnatus. Omnes enim qui acceperint gladium, gladio peribunt. Unde et Chaldaica flamma, quæ pueris Dei ingerebatur, ipsos ministros impietatis absumpsit. Sive in bono precibus oris ecclesiæ igne spiritualiter consumitur in melius commutandus. Carbones, inquit, ignis congeres super caput ejus.

Hi habent potestatem claudendi cælum, ne pluat, &c.] Data est ecclesiæ in Christo omnis potestas in cælo et in terra, clavibus ei ligandi atque solvendi dimissis. Sed et spiritualiter cælum clauditur, ne imbrem pluat, ne super terram sterilem de ecclesia benedictio descendat. Sicut Dominus de Patre vineæ suæ, Nubibus, inquit, mandabo, ne pluant super eam imbrem.

Et potestatem habent super aquas, &c.] Non solum aquas suspendunt, sed etiam quæ descenderant inutiles faciunt, quod est vertere aquas in sanguinem. Bonus enim Christi odor de ecclesia fragrans, aliis odor mortis in mortem, aliis odor est vitæ in vitam.

Et cum finierint testimonium suum, bestia, &c.] Aperte ostendit omnia hæc ante novissimam persecutionem fieri, dicendo quum finierint testimonium suum. Utique illud quod perhibent usque ad revelationem bestiæ, quæ cordibus emersura est impiorum. Non quod tunc eodem testimonio non nitantur hosti fortiter resistendo, sed quod tunc ecclesia, virtutum gratia destituenda credatur, adversario palam signis mendacii coruscante. Nam faciem ejus præcedet egestas, ut Dominus ait.

Et vincet eos, et occidet illos.] Vincet in eis qui succubuerint, occidet in eis qui pro Christi nomine laudabili patientia fuerint interempti. Aut si spiritualiter vincet et occidet, partem testium accipiemus. Sicut in evangelio Dominus dicit, Tradent vos in pressuram, et occident vos. Quod Lucas evangelista pro parte dictum insinuat dicens, Occident ex vobis.

Et jacebunt corpora eorum in plateis civitatis magnæ.] Si me, inquit, persecuti sunt, et vos persequentur. Non est ergo mirum, si civitas impiorum, quæ Dominum crucifigere non timuit, servos quoque ipsius ludibrio habeat etiam occisos. Qualia sæpe facta historia ecclesiastica refert.

Quæ vocatur spiritualiter Sodoma, &c.] Id est, muta et tenebrosa, nec lumen utique fidei, nec confessionis habens vocem. Corde enim creditur ad justitiam, ore autem confessio fit ad salutem. Hæ provinciæ in signum pænæ spiritualis visibiliter his plagis, id est, igne devorante, et aqua in sanguinem versa, percussæ sunt.

Et videbunt de populis et tribubus, &c.] Non dixit, videbunt populi et tribus, sed multi de populis, qui, aliis credentibus, sanctos palam irrident.

Et corpora eorum non sinent poni in monumentis.] Votum eorum dixit et impugnationem. Non quod valeant facere, ne sit ecclesia in memoriam. Sicut, Nec vos intratis, nec alios sinitis intrare: cum intrent, illis impugnantibus. Facient autem perspicue de vivorum occisorumque corporibus, quia nec vivos sinent sacra celebrando in memoriam colligi, nec occisos in memoriam recitari, nec eorum corpora in memoriam Dei testium sepeliri.

Et habitantes terram, gaudebunt super eos.] Quoties affliguntur justi, exultant injusti, et epulantur; sicut dum superbit impius, incenditur pauper.

Quoniam hi duo prophetæ cruciaverunt eos.] Propter plagas quibus propter testamenta Dei humanum genus urgetur, etiam visus ipse justorum gravat injustos. Sicut ipsi dicunt, Gravis est nobis etiam ad videndum.

Et post tres dies et dimidium, Spiritus vitæ a Deo, &c.] Hucusque angelus futurum narravit, et nunc inducit factum, quod futurum audit, regno Antichristi perdito sanctos resurrexisse in gloriam.

Et timor magnus cecidit super eos qui viderunt eos.]

De omnibus vivis dixit, quia et justi superstites pertimescent in resurrectione dormientium.

Et ascenderunt in cœlum in nube.] Hoc est quod apostolus dixit, Rapiemur in nubibus obviam Domino in aera.

Et viderunt illos inimici eorum.] Hic separavit injustos ab his quos in commune dixerat timuisse.

Et illa hora factus est terræ motus magnus, &c.] Incumbente terrore judicii, omnis diaboli civitas super arenam condita cum omnibus ædificatoribus suis corruet. Et denarius enim et septenarius numerus est perfectus. Quod si non esset, a parte totum intelligendum erat.

Et cæteri in timore sunt missi.] Quis hominum gloriabitur castum se habere cor, cum virtutes cœlorum commovebuntur?

Et dederunt gloriam Deo cæli. Isti sunt super petram ædificati, qui aliis terræ motu ruentibus, de stabilitate sua, recta Dominum confessione clarificant. Lætabitur enim justus, cum viderit vindictam impiorum. Quidam duos prophetas Enoch et Eliam interpretantur, qui tribus semis annis prædicantes, contra mox secuturam Antichristi perfidiam fidelium corda confirment, illisque occisis tantundem temporis sævitiam ejusdem grassaturam, et redinstaurato demum certamine, a sanctis, qui latebrarum præsidio velut mortui credebantur, esse superandam: qui pro unius compage corporis idem prophetæ resurgere dicantur, acriusque illis visis, qui jam mortui putabantur, exaggerata persecutione multos eorum qui vel septenario vel denario numero digni credebantur, esse casuros: dicente Daniele, Confirmabit pactum multis hebdomada una, et in dimidio hebdomadis deficiet hostia, et sacrificium, et in templo erit abominatio desolationis. in subsequentibus, Et cum posita fuerit abominatio in desolationem, dies mille ducenti nonaginta.

numerus circa trium annorum et sex mensium curricula diversatur. Denique Elias igni quondam perdidit adversarios, et tres semis annos latitans imbres continuit, tandemque pseudoprophetis interfectis, per sacrificium quod ablatum fuerat, convertit Israel ad Dominum.

Væ secundum abiit, et ecce væ tertium veniet cito.] Hoc væ secundum non ad recapitulationem, sed ad præhum equorum, quod tuba sexti angeli commotum est, pertinet. Prædixerat enim aquila, tria væ de trium voce ventura tubarum. Sed ibi non dixit, ne statim tertium sequi putaretur quod ad septimum angelum et ad finem pertinet.

Et septimus angelus tuba cecinit, &c.] Sex tubæ priores seculi præsentis ætatibus comparatæ, varios bellorum ecclesiæ denuntiavere concursus. Septima vero sabbati æterni nuntia, victoriam tantum et imperium veri regis indicat.

Et vigintiquatuor seniores adoraverunt Deum, &c.] Ecce, inquit, væ tertium veniet in voce septimi angeli. Et cum cecinisset, non nisi ecclesiam dixit laudantem Deum et gratias agentem. Unde intelligimus, bonorum retributionem non esse nisi væ malorum.

Qui es, et qui eras, &c.] Tu quidem, rebellantibus licet impiis, a seculo regnasti, sed eorum nunc furor te judice pressus peribit. Dominus enim regnavit, irascantur populi.

Et tempus mortuorum judicari, et reddere mercedem, &c.] Ordini congruit evangelicæ lectionis, primo quidem omnes gentes ante Judicem congregandas, deinde dexteros in regno Patris per multas mansiones collocandos, impios vero extra terminos regni pulsos, flammis maledictionis esse torrendos.

Et exterminandi eos qui corruperunt terram.] Hoc est væ novissimum. Hactenus de septem angelis tuba canentibus, nunc recapitulat a nativitate Domini, eadem aliter ac latius dicturus.

Et apertum est templum Dei in cœlo, &c.] Tem-

plum Domini quondam in terra positum, arcam testamenti sub velamine mystico clausam tegebat: nunc autem in ecclesia, quæ est templum Dei vivi, cujus conversatio in cœlis est, velo templi veteris et medio pariete maceriæ Domini sanguine discisso, arca incarnationis ejus toto jam panditur orbi. Quasi enim manna cœlestis in auro mundo, divinitas est in corpore sancto.

Et facta sunt fulgura et voces, &c.] Hæc omnia virtutes sunt coruscationis, et prædicationis, et bellorum ecclesiæ. Hæc dixerat facta et in descriptione prædicationis septem angelorum ab adventu Domini, cum stetisset super aram, sed generaliter ab origine usque in finem. Deinde descripsit per partes, quemadmodum facta sint: ita et nunc, ut templum Dei in cœlo apertum sit, et pugnæ secutæ, dicens.

IN CAP. XII. Et signum magnum apparuit in cœlo.] Quod nunc quoque apparet in ecclesia, Deum ex homine fieri.

Mulier amicta sole, et luna sub pedibus ejus.] Ecclesia Christi lumine cincta, gloriam calcat temporalem: orietur, inquit, in diebus ejus justitia, et abundantia pacis donec extollatur vel interficiatur luna. Id est, abundantia pacis in tantum crescet, donec omnem mutabilitatem mortalitatis absumet, cum novissima inimica destruetur mors. Sive quia eadem ecclesia partim in cœlo, sole Christo fruitur, partim in corpore peregrinatur a Domino. Potest hic intelligi quod ait, Læva ejus sub capite meo, et dextera ejus amplexabitur me.

In capite ejus corona stellarum duodecim.] Duodenario apostolorum numero caput ornatur ecclesiæ, sive Christum intelligas, sive ipsum primordium ejusdem ecclesiæ nascentis, capitis nomine designatum. Posuisti, inquit, in capite ejus coronam de lapide pretioso.

Et in utero habens, et clamavit parturiens.] Ecclesia spiritualiter et quos parturit, parit, et jam genitos par-

turire non desinit. Sicut ipsa dicit, Filioli mei, quos iterum parturio donec formetur Christus in vobis.

Et cruciatur pariat.] Sic Dominus in evangelio, Mulier, inquit, cum parit, tristitiam habet, quia venit hora ejus: cum autem peperit puerum, jam non meminit pressuræ propter gaudium. Quod ipse discipulis exponens adjunxit, Et vos igitur nunc quidem tristitiam habetis: iterum autem videbo vos, et gaudebit cor vestrum.

Et ecce draco magnus rufus, &c.] Diabolus sævitia cruentus contra ecclesiam potentia terreni regni armatur. In septem enim capitibus omnes reges suos, et in decem cornibus omne regnum dicit.

Et cauda ejus trahebat tertiam partem stellarum cœli, &c.] Vires et malitiam hostis indicat, quem ecclesia Domino juvante devincit, qui innumeram partem angelorum, vel hominum dolo fallente quasi cauda dejecerit. Cauda enim est pars cæca, pars immunda, suique velamine contegens immunda ne appareant. Tychonius more suo tertiam partem stellarum quæ cecidit, falsos fratres interpretatur, quod altera tertia ecclesia sit, et hostes forinseci tertia.

Et draco stetit ante mulierem, ut cum peperisset, filium ejus devoraret.] Insidiatur ecclesiæ diabolus, fidem Christi contendens in cordibus extinguere credentium, ut quem illa docendo genuit, ipse quasi occidat doctum. Cujus in Herode doli figura ostensa est, qui sicut hostes intestini, Dominum ut perimat, adorare se velle simulat.

Et peperit puerum masculum.] Semper ecclesia, dracone licet adversante, Christum parit. Masculum autem dixit victorem diaboli qui fœminam vicerat. Nam quis filius nisi masculus? qui recturus est omnes gentes in virga ferrea, inflexibili justitia regit bonos, confringit malos. Quod in superioribus etiam ecclesiæ promittitur: Dabo ei potestatem super gentes, et reget eas in virga ferrea. Nam et ecclesia quotidie gignit ecclesiam, mundum in Christo regentem.

Et raptus est filius ejus ad Deum, &c.] Ideo Christum spiritualiter in auditorum mente nascentem apprehendere non potest impietas, quia idem cum Patre regnat in cœlis, qui nos quoque resuscitavit, et consedere fecit in cœlestibus in Christo.

Et mulier fugit in solitudinem.] Ecclesia sub spe vivens æternorum peregrinatione præsentis eremi gaudet, accepta potestate calcandi super serpentes et scorpiones, et super omnem virtutem draconis rufi instar Israeliticæ plebis, quæ pane cælesti pasta in eremo, visu ænei serpentis, serpentes vicit ignitos.

Ubi habet locum paratum a Deo.] Esto mihi, inquit, in Deum protectorem, et in locum refugii, ut salvum me facias.

Ut ibi pascant illam diebus mille ducentis sexaginta.] Isto dierum numero qui tres semis annos facit, omnia Christianitatis tempora complectitur, quia Christus, cujus hæc corpus est, tantum in carne temporis prædicaverit.

Et factum est prælium magnum in cælo. Michael et angeli ejus, &c.] Cœlum ecclesiam significat, in qua Michaelem cum angelis suis contra diabolum dicit pugnare, quia secundum Dei voluntatem pro peregrinante ecclesia orando, et adjutoria ministrando confligit. Quem et Daniel in novissima gravissimaque pressura in auxilium dixit ecclesiæ venturum, unde ab eo putant Antichristum esse perimendum. Ita vero angeli ejus esse dicuntur, quem admodum et angeli nostri, ut Dominus ait: Angeli eorum semper vident faciem Patris mei: eorum scilicet quorum cives sunt.

Et draco pugnabat, et angeli ejus.] Angeli Satanæ non illi tantum qui ei natura sunt et voluntate similes, sed et homines eorum laqueis irretiti, sunt intelligendi.

Et non valuerunt.] Scilicet toto tempore.

Neque locus inventus est eorum amplius in cælo.] Id est, in hominibus sanctis, per ejectionem ejus cælum jam factis, qui credentes semel expulsum eum amplius non recipiunt.

Et projectus est draco ille magnus in terram.] Antiquus hostis de spiritualibus expulsus, arctius in terrenos includitur. Hoc est de cœlo præcipitari, et in terram mitti. Cui dicitur, Terram comedes cunctis diebus. In qua terra sanctorum pedibus conteritur, sicut scriptum est, Super aspidem et basiliscum ambulabis.

Nunc facta est salus et virtus et regnum Dei nostri, &c.] Evidenter ostenditur, in quo cœlo ista fiant. In ecclesia namque factam novimus victoria Christi salutem. Pro qua dicit, Data est mihi omnis potestas in cœlo et in terra. Non quam semper ipse habuit, sed quam in ecclesia ex tempore quo ipse voluit, tanquam caput in membris habere cœpit.

Quia projectus est accusator fratrum nostrorum.] Congratulantur angeli saluti fratrum suorum, id est, civium futurorum, nunc autem peregrinorum.

Qui accusabat illos ante conspectum Dei nostri die ac nocte.] Quos et prosperis male uti, et in adversis non habere patientiam sugillat.

Et non dilexerunt animas suas usque ad mortem.] Merito animas pro Christo contemnunt, qui per sanguinem Christi tantum vicerunt adversarium.

Propterea lætamini, cæli, et qui habitatis in eis.] Hic habitatores cœli, et angelos, et homines sanctos oportet intelligi, et utrisque convenit in Domino gratulari, cum et homines angelis sociantur, et angeli humanæ in Christo substantiæ famulantur.

Væ terræ et mari, quia descendit diabolus, &c.] Sicut gaudium redemptis, sic pereuntibus planctum docuit expectandum. Magnumque væ illis imminet, quos nequissimus hostis possidet iratus.

Et postquam vidit draco quod projectus est in terram,

&c.] Inextricabili astu diabolus ecclesiam impugnans, quanto plus dejicitur, tanto magis persequitur.

Et datæ sunt mulieri duæ alæ aquilæ magnæ, &c.] Ecclesia duobus fulta testamentis, tumultuosa seculi venena cavens, mentis affectu quotidie solitudinem quieti et modesti spiritus petit, ita gaudendo canens: Ecce elongavi fugiens, et mansi in solitudine. Nec dissonat quod ibi columbæ quærit, hic vero aquilæ percipit alas. Sicut enim illa propter donum Spiritus Sancti, sic et hac propter celsum volatum, aciemque sublimem, qua mundo corde Deum cernit, Ecclesia figurata est, cujus renovabitur sic ut aquilæ juventus.

Ubi alitur per tempus, et tempora, et dimidium temporis.] Totum tempus ecclesiæ designatur, dierum numero superius comprehensum. Tempus enim annum significat, tempora duos, dimidium temporis sex menses.

Et misit serpens ex ore suo aquam tanquam flumen post mulierem, &c.] Impetum persecutorum aqua significat. Unde dicitur, Forsitan velut aqua absorbuissent nos. Ecclesia ergo non solum verbo Dei sublevata, sed et vi persecutionum propulsa, festinat evolare de mundo.

Et aperuit terra os suum, et absorbuit flumen.] Terra hæc sancta, Domini caro est, quæ susceptam deglutiens mortem temporaliter sibi prævalentem, nos quoque deglutire docuit. Potest et ecclesia intelligi, cujus monitis et precibus oris inimici caventur insidiæ.

Et iratus est draco in mulierem, &c.] Videns non posse continuari persecutiones quod ore sanctæ terræ avertantur, magis se armavit mysterio facinoris insistere, quo possit jugiter insidiari.

Qui custodiunt mandata Dei, &c.] Mandata Dei in fide Jesu Christi custodire, hoc est pugnare cum dracone, et ipsum provocare in prælium. Et gratias Deo, qui sævi draconis evacuavit incæptus. Ecce enim, Dominum in carne natum extinguere molitus, ejus

resurrectione frustratur. Post apostolis fiduciam docendi refringere laborans, quasi mulierem, id est, totam ecclesiam de rebus humanis auferre satagebat. Sed et hoc frustra nisus passim nunc singulas fidelium impugnat ætates. Unde et sequitur,

Et stetit super arenam maris.] Id est, super multitudinem populi, quem projicit ventus a facie terræ. Illius sine dubio, qui hostis machinas absorbere solet, idem hostis insidias et bella excitaturus insistit.

IN CAP. XIII. Et vidi de mari bestiam ascendentem.] Varias habet bestia pro ratione locorum intelligentias. Hic ergo corpus diaboli de populo nascens impiorum significat. Hoc etenim mare quod supra abyssus intelligitur. Unde et draco rex dicitur omnium quæ in aquis sunt, et cujus in mari secundum David confringuntur capita.

Habentem capita septem et cornua decem, &c.] Ostendit id esse septem capita quod decem cornua. Dixerat enim draconem septem diademata super septem capita gestare: nunc dicit bestiam decem diademata super decem habere cornua. Septem namque et decem, idem est sicuti septupla accipiet in isto seculo. Et alius evangelista, centupla.

Et super capita ejus nomina blasphemiæ.] Reges enim suos deos appellant, tam mortuos, et velut in cœlum atque inter deos translatos, quam etiam in terris Augustos, quod est nomen (ut volunt) deitatis. Alio autem loco totam ipsam bestiam plenam dicit nominibus blasphemiæ.

Et bestia quam vidi, similis erat pardo, &c.] Pardo, propter varietatem gentium; Urso, propter malitiam et væsaniam; Leoni, propter virtutem corporis et linguæ superbiam similatur. Legimus in Daniele, regnum Chaldæorum leænæ, Persarum urso, Macedonum pardo comparatum.

Et dedit illi draco virtutem suam.] Sic apostolus de

diaboli corpore loquens: Cujus est, inquit, adventus secundum operationem Satanæ in omni virtute, signis, et prodigiis mendacii his qui pereunt.

Et vidi unum de capitibus ejus quasi occisum in mortem, &c.] Antichristus ad capita regni terreni pertinens, imitatione veri capitis nostri se quasi occisum resurrexisse, et pro Christo qui hoc vere perfecit, se suscipiendum audet exhibere. Cujus commenti dicitur in Simone Mago præcessisse fallacia.

Et admirata est universa terra post eam.] Genus ponit pro specie, dicens adorari bestiam, cum ipsum caput simulatitium sub nomine capitis vere occisi et viventis, terreni sint homines adoraturi.

Et adoraverunt draconem qui dedit potestatem bestiæ.] Illi dicunt adorare se Deum, qui dedit potestatem Christo.

Et adoraverunt bestiam dicentes, Quis similis bestiæ?] Ipsi dicunt, Quis similis Christo? Aut quis illum potest vincere?

Et datum est ei os, loquens magna et blasphemias.] Qui extollitur, inquit, super omne quod dicitur Deus, aut quod colitur.

Et data est illi potestas facere menses quadraginta duos, &c.] Ante enim tres semis annos non aperto ore blasphemat, sed in mysterio facinoris, quod facta dissensione, et revelato homine peccati nudabitur. Tunc enim dicet, Ego sum Christus: nunc vero, Ecce hic Christus, et ecce illic. Ad Deum autem significat, adversus Deum.

Blasphemare nomen ejus, et tabernaculum ejus.] Dignitatem sibi nominis Dei impius usurpans, ecclesiam quoque suam nominare præsumet.

Et datum est illi bellum facere cum sanctis, &c.] A toto partem. Quæ vinci potest, cum violentia temporis, si fieri potest, etiam electi quatientur. Ut condemnentur Judæi, qui non credentes veritati, susceperunt mendacium.

Et adoraverunt eam omnes qui habitant terram.] Omnes dixit, sed habitantes terram. Recedentes enim, inquit, a te, in terra scribentur.

Quorum non sunt scripta nomina in libro vitæ Agni.] Justum est eos qui mortis auctori serviunt, in libro vitæ non scribi, et qui simulatoria nece bestiæ deluduntur, Agni, qui abstulit peccata mundi, carere consortio. Agni, inquit,

Qui occisus est ab origine mundi.] Agni, ut Petrus ait, immaculati, præcogniti quidem ante constitutionem mundi, manifestati autem novissimis temporibus. Alia enim editio, Agnum signatum ab origine mundi transtulit. Potest et per hyperbaton intelligi, quod sanctorum ab initio nomina sint in libro vitæ conscripta.

Si quis habet aurem audiendi, audiat.] Quoties scriptura hoc dictum interponit, intentum præ obscuritate rei quærit auditorem. Ne enim momentaneum diaboli regnum magni penderetur, cogitationibus humanis occurrit dicens, Qui in captivitatem duxerit, in captivitatem vadet, id est, diabolus et bestia, qui suis nunc retibus gentes captivare videtur, ipse erit cum suis cito captivus.

Qui gladio occiderit, oportet eum gladio occidi.] Qui ecclesiam nunc vel carnali vel etiam spirituali morte persequitur, hunc Dominus Jesus interficiet spiritu oris sui, et destruet illustratione adventus sui.

Hic est patientia et fides sanctorum.] Promiserat occidi homicidam, sed quia nemo coronatur nisi qui legitime certaverit, nunc animis opus esse dicit, nunc pectore firmo. Descripta generaliter bestia primo in hypocrisi, deinde aperto ore blasphemante, describit eandem in solis præpositis, similiter in hypocrisi, deinde revelatam.

Et vidi aliam bestiam ascendentem de terra.] Aliam dixit de officio. Alias una est. Quod est autem mare, hoc teste Daniele est terra. Cui quatuor bestias ascendere de mari cernenti, per angelum dicitur. Hæ qua-

tuor bestiæ magnæ, quatuor regna consurgent de terra.

Et habebat cornua duo similia agni, et loquebatur ut draco.] Agni cornua præfert, quo draconis venena latenter inserat. Quia per hypocrisin sanctitatis, eam quam in se veraciter habuit Dominus, singularem sibi inesse et sapientiam mentitur et vitam. De hac bestia Dominus: Attendite, inquit, a pseudoprophetis, qui veniunt ad vos in vestimentis ovium, intrinsecus autem sunt lupi rapaces.

Et omnem potestatem prioris bestiæ faciebat.] Discipuli miseri magistrum sequuntur in omnibus.

Et fecit terram, et inhabitantes in ea, adorare bestiam primam.] Vim seductionis ostendit, et corpus sibi mancipasse, et animam quæ habitat in ipso.

Cujus curata est plaga mortis.] Id est, quæ se simulavit mortem resurgendo vicisse. Hunc enim Scriptura non occisum sed velut occisum dixerat, sicut de Judæis dictum est: Ipsi autem non intraverunt in prætorium, ne contaminarentur. Non enim affirmavit evangelista potuisse inquinatissimos inquinari, si prætorium intrassent: aut Judæi tantorum scelerum conscii vere inquinati timuerunt: sed quid simulassent quasi affirmans retulit.

Et fecit signa magna; ita ut etiam ignem faceret de cœlo descendere in terram.] Miraculum ignis, quasi maximum cæteris prætulit, ut quia Dominus Christus discipulis Spiritu Sancto in igne veniente, virtutum dedit gratiam, ipse quoque suos quasi simili charismate, astu fallente decipiat.

Et seducit habitantes terram, &c.] Adventus enim ejus erit sicut dictum est, secundum operationem Satanæ in omni virtute, et signis, et prodigiis mendacii. Quæ solet ambigi utrum propterea dicta sint signa et prodigia mendacii: quoniam mortales sensus per phantasmata decepturus est: ut quod non facit, facere videatur: an quia illa ipsa etiam si erunt vera prodigia,

ad mendacium pertrahent credituros non ea potuisse, nisi divinitus fieri, virtutem diaboli nescientes, qui non phantastico, sed vero igni et turbine tantam familiam sancti Job, cum tantis gregibus absumpsit. Sive autem hoc, sive illo modo signa mendacii dicantur, hoc est, sine dubio, in quo illa tentatio cunctis major apparebit, quando pius martyr et corpus tormentis subjicit, et tamen ante ejus oculos miracula tot facit.

Dicens habitantibus in terra, ut faciant imaginem bestiæ, &c.] Id est, esse ejus similes, et sic ei facere imaginem, ut alia editio dicit, Sicut habet plagam de gladio et vixit. Id est, ea falsitate se dicant commortuos, et consurrexisse Antichristo, quasi ille et Deum mediatorem inter se suosque constituat, non enim sicut Dominus noster Jesus Christus habet alterum, inter quem suosque mediator sit.

Et datum est illi, ut daret spiritum imagini bestiæ.] Id est, ipsi populo qui hanc falsitatem impleverit bestiæ se constituendo imaginem, spiritum veritatis se dare simulavit.

Et ut loquatur imago bestiæ.] Non tantum vulgus miserum simulato per ignem spiritu deludet, verum etiam docendis aliis efficiet idoneum.

Et faciet, ut quicunque non adoraverint imaginem bestiæ, occidantur.] Non illam imaginem quam se dicunt fieri, sed illam cui similem populum faciunt. Facit ergo ut imago bestiæ adoret imaginem bestiæ, id est, ut populus adoret diaboli inventionem.

Et faciet omnes pusillos et magnos, &c.] Non omnes sine exceptione quasi et gentiles, sed qui ad hoc mysterium pertinent.

Habere characterem in dextera manu aut in frontibus.] Character est mysterium iniquitatis: quod hypocritæ sub nomine Christi in opere et professione accipiunt.

Et ne quis possit emere aut vendere.] In hac vendendi et mercandi mentione docuit, quod sicut in bono symbolum ecclesia tradidit profuturum nostræ saluti, ita illi in malo tali se definitione coarctent: ut nec mercandi aut vendendi licentia detur, sicut mercatores qui una navi portantur, uniformi signo tenentur.

Nisi qui habet characterem nominis bestiæ, &c.] Id est, qui communicat fraudi illius. Character enim, id est, nota, et nomen bestiæ, et numerus nominis ejus unum est. Numerus enim hominis est, ne eum putemus juxta quorundam opinionem, vel diabolum esse vel dæmonem: sed unum de hominibus, in quo totus Satanas habitaturus est corporaliter. Est enim homo peccati, filius perditionis.

Hic sapientia est. Qui habet intellectum, &c.] Hic numerus apud Græcos in nomine Titanis, id est, gigantis, dicitur inveniri, hoc modo. T enim ccc. E v. I x. T ccc. A 1. N L. Et hoc sibi nomen Antichristus, quasi omnibus potentia antecellat, usurpatum ire putatur, et ipsum se esse jactans, de quo scriptum est: Exultavit ut gigas ad currendam viam, a summo cœlo egressio ejus, &c. Ponit autem Primasius et aliud nomen, eundem numerum complectens, A 1. N L. T. ccc. E v. M xl. O Lxx. \(\Sigma\) cc. quod significat honori contrarium. Sed et verbum A I. P c. N L. O LXX. Y cccc. M xl. E v. id est, nego. Per quæ et personæ qualitas et operis Antichristi insinuetur asperitas. Sed operosa expositione indiget, quomodo se tantus appetitor laudis, tali velit charactere notari. senarium numerum, quo mundus factus est, perfectionem operis significare quis nesciat? Qui sive simplex, sive per decem centumve multiplicatus, ejusdem perfectionis, sexagesimum, centesimumque fructum demonstrat. Erat autem pondus auri quod afferebatur Salomoni per singulos annos sexcentorum sexaginta sex millia talentorum. Quod ergo vero regi jure munus et debetur et solvitur, hoc etiam sibi seductor ille tyrannus exigere præsumet.

IN CAP. XIV. Et vidi, et ecce Agnus stabat super

montem Sion.] Id est, Dominus Jesus Christus, ecclesiæ suæ certaminum fasce desudanti, exemplo virtutis et protectionis munimine præstabat. Ostenso enim corpore, quod draconis et virtute confusum, et notatum est cauterio, ne corpus Agni bestiæ timeres succubuisse furori, ostendit ecclesiam solito fulgore numeroque gaudentem. Notaque bestiam in arena maris, Agnum in monte Sion consistere.

Et cum illo centum quadraginta quatuor millia.] Numerus hic finitus pro infinito debet intelligi, et secreti significatione mysterii, virginali aptus examini, quod Deum ex toto corde, tota anima, totaque mente diligens, corpori quoque quod ex quatuor qualitatibus subsistit, illi est integritate sacratum. Ter enim terni novem, et quater quaterni sedecim. Sedecies autem noveni centum quadraginta quatuor adimplent. Ut cum de his qui in carnalis vitæ constituti merito in monte Sion cum Agno videntur, tam perfecta multitudo cernatur, de cæteris ecclesiæ membris non dubitetur.

Habentia nomen ejus et nomen Patris ejus scriptum in frontibus suis.] Ostendit quæ sit imitatio notæ in fronte corporis bestiæ, dum Deum et Christum dicit scriptos in frontibus ecclesiæ.

Et audivi vocem de cœlo, tanquam vocem aquarum multarum.] Magna vox sanctorum, magna est devotio caritatis, quam se de cœlo audisse refert, cum eos qui vocem ediderunt, in Sion monte stare prædiceret. Ut ostendat se montem Sion non aliud dixisse quam ecclesiam: quæ ad devincenda gravamina pressurarum, sublimi contemplationis erecta gaudio, regis sui certamina laude simul et imitatione concelebrat. Hoc est enim veraciter Agno stanti psallere.

Et vox quam audivi sicut citharædorum citharizantium in citharis.] Cum citharistæ Dei omnes sancti sint, qui carnem suam crucifigentes cum vitiis et concupiscentiis, laudant cum in psalterio et cithara, quanto amplius illi qui evangelicæ privilegio castitatis totos se Domino

VOL. XII. D d

faciunt holocaustum, singulariter abnegantes semetipsos, et tollentes crucem suam sequuntur Agnum quocunque vadit?

Et cantabant quasi canticum novum ante sedem.] Vetus erat canticum, Beatus qui sedem in Sion et domesticos in Hierusalem habet. Novum vero est, Lætare, sterilis quæ non paris. Et item, Dabo, inquit, eunuchis, dicit Dominus, in domo mea et in muris meis locum et nomen melius a filiis et filiabus.

Et nemo poterat dicere canticum, nisi, &c.] Singulariter canticum Agno cantare est, cum eo in perpetuum præ cunctis fidelibus etiam de carnis incorruptione gaudere. Quod tamen electi cæteri canticum audire possunt, licet dicere nequeunt, quia per caritatem quidem de illorum celsitudine læti sunt, quamvis ad eorum præmia non assurgunt.

Virgines enim sunt, &c.] Hæc pulchre beatus Augustinus virgines admonendo exposuit. Pergite, inquiens, sancti Dei pueri et puellæ, mares ac fæminæ, cælibes et innuptæ, pergite perseveranter in finem. Laudate Dominum dulcius, quem cogitatis uberius. felicius, cui servitis instantius. Amate ardentius, cui placetis attentius. Lumbis accinctis et lucernis ardentibus expectate Dominum, quando veniat a nuptiis. Vos afferetis ad nuptias Agni canticum novum, quod cantabitis in citharis vestris: utique tale, quale nemo poterit dicere nisi vos. Sic enim vos vidit in Apocalypsi quidam præ cæteris dilectus Agno, qui discumbere super pectus ejus solitus erat, ipse vos vidit duodecies duodena millia sanctorum citharædorum illibatæ virginitatis in corpore, inviolatæ veritatis in corde. mini Agnum: quia et Agni caro utique virgo. mini eum virginitate cordis et carnis quocunque ierit. Quid est enim sequi, nisi imitari? quia Christus pro nobis passus est, vobis relinquens exemplum, ut sequamini vestigia ejus.

Hi empti sunt ex omnibus primitiæ Deo et Agno.] De

illo sancto et immaculato ecclesiæ grege quasi sanctiores purioresque hostiæ pro voluntatis suæ meritis a Spiritu Sancto eliguntur: quod apostolus de eis præceptum Domini non habens, obsecrat ut exhibeant corpora sua hostiam vivam, sanctam, Deo placentem.

Et in ore ipsorum non est inventum mendacium.] Non solius pudicitiæ merito, divino comitatui virgines copulantur; nisi et ab omni contagione peccati immaculatam gesserint vitam. Hanc visionem Tychonius non de virginibus specialiter, sed de tota generaliter interpretatur ecclesia, quam despondit apostolus uni viro virginem castam exhibere Christo, ita concludens: Non dixit, Non fuit in ore eorum mendacium: sed non est inventum. Sicut Apostolus dicit: Et hæc quidem fuistis, sed abluti estis. Et iniquitas injusti non nocebit ei, qua die conversus fuerit ab iniquitate sua, et poterit esse virgo, et dolus in ore ejus non inveniri. Virgines enim castos dicit et pudicos.

Et vidi alterum angelum volantem per medium cœlum, habentem evangelium æternum.] Quoniam ecclesiæ peregrinantis in seculo ancipitem variamque cum dracone pugnam descripserat, restat utrique militiæ dignam rependere mercedem: et quæ vel malos pænæ, vel præmia bonos sequantur, ostendere. Prædicator ergo per mediam discurrens ecclesiam, evangelium regni portat æterni.

Ut evangelizaret sedentibus super terram.] Convenit eos qui cœlesti attolluntur volatu, terrenas quoque mentes de sede sui torporis prædicando levare.

Et super omnem gentem, &c.] Prædicabitur, inquit, hoc evangelium in toto orbe, et tunc veniet consummatio.

Timete Deum, et date illi honorem, &c.] Tanto magis, inquit, saluti vestræ prospicite, quanto vos citior expectat retributio, quæ in æternum mutari non potest, Dominum mundi factorem, et non temporalem bestiæ tyrannidem formidantes.

р d 2

Et alius angelus secutus est, dicens: Cecidit, cecidit Babylon illa magna.] Civitatem diaboli ruinosam jam cecidisse dicit. Sive more Scripturæ, quæ solet præteritum ponere, quod novit inevitabiliter adimplendum. Sive quod superbi tunc a Domino dejecti, quando a diabolo sunt inflati, sicut Psalmista inquit, Dejecisti eos dum allevarentur.

Que a vino iræ fornicationis suæ potavit omnes gentes.] Civitas impiorum ex omnibus congregata gentibus, ipsa gentes, id est, sua membra vino debriat erroris. Domini vero civitas vineam Sorech exercens non vult inebriari vino in quo est luxuria: ne promisso vitæ privetur denario.

Et angelus tertius, Si quis adoraverit bestiam et imaginem ejus.] Id est, diabolum, et caput vetuli occisum.

Et acceperit characterem in fronte sua, &c.] In fronte aut in manu dicens, significat diabolum quosdam professione nefanda, quosdam vero tantum operatione notare.

Et hic bibet de vino iræ Dei, &c.] Dum dicit, Et hic bibet, ostendit esse et alium qui biberit, ne separet eum qui licet gentibus visibiliter non miscetur, eandem tamen sub Christi nomine adorat bestiam. Juste autem qui calicem iræ fornicationis propinant, calice Domini sternuntur, non ut, juxta Hieremiam, malitiam cordis evomant mundandi, sed ut damnati pereant æterna morte soporandi.

Et cruciabitur igni et sulphure, &c.] Pænam malorum sancti cum Domino regnantes semper videre possunt, ut hinc majores ereptori suo gratias agentes, misericordias Domini in æternum cantent. Non enim eos justo judici concordantes, visa pravorum tormenta contristant: sicut nec divitem in flammis sepultum visa Lazari requies refrigerare valebat.

Nec habent requiem die ac nocte, &c.] Leonem dicunt homini prostrato parcere, sed hæc bestia leone ferocior, quo magis adoratur, eo majores irrogat pænas. Et si quis acceperit characterem nominis ejus.] Bestiam sanctus Augustinus impiam civitatem: imaginem vero ejus, simulationem avis, id est, fallaci imagine Christianos; characterem autem notam criminis interpretatur, quam adorari, et subjici ei, et consentiri dicit.

Hic patientia sanctorum est.] Licet bestia sævierit, non tamen sanctos passio contristet temporalis, quæ æterna beatitudine remuneranda est, cum e contrario persecutores suos temporaliter superbientes, æternas cum bestia viderint luere pænas.

Et audivi vocem de cœlo dicentem, Scribe.] Pulchra jam prædicatorum concordia. Ecce enim Domini hic regnum venire, ille civitatem diaboli cecidisse: iste flammas impiorum, alius beatorum prædicat requiem, qui suam vocem et de cœlo emittit, et dignam memoria æterna literis mandari præcipit. Gaudent enim justi, quia nomina eorum scripta sunt in cœlo: delentur vero impii de libro viventium.

Beati mortui qui in Domino moriuntur.] Gratias tibi ago, Jesu, qui beatificas eos in cœlo, qui in te moriuntur in terra. Quanto magis illos qui et in tua et pro tua fide felices ponunt animas!

Amodo jam, dicit Spiritus; ut requiescant a laboribus suis, &c.] Sicut impios dixerat perpetuo requiem non habere, sic e contrario fideles priscis adjutos operibus amodo jam, id est, a tempore mortis requiescere docet. Cum enim dederit dilectis suis somnum, hæc est hæreditas Domini. Propter frigus autem piger arare noluit, mendicabit ergo æstate, et non dabitur ei.

Et vidi, et ecce nubem candidam, &c.] Hactenus præconum voce præmissa, nunc personam restat ipsius demonstrare judicis. Qui ad judicium veniens, gloriam divinitatis nube carnis obumbrat: ut videant impii quem compunxerunt.

Habentem in capite suo coronam auream.] Qualis sit hæc corona, superius in mulieris habitu descripsit. Et

in capite ejus corona stellarum duodecim. Quamvis et victoriam possit significare regnantis.

Et in manu sua falcem acutam.] Judicialem scilicet dirimendi sententiam, quæ nullatenus evitatur. Intra ipsam quippe sumus, quolibet fugere conemur. In falce enim quicquid includitur, intus cadit.

Et aliter angelus exivit de templo, clamans, &c.] Angeli, quos terræ messores in evangelio legimus, et qui omnes sunt in ministerium missi propter eos qui hæreditatem capiunt salutis, singula pensantes ecclesiæ merita, quotidie Domino renarrant.

Mitte falcem tuam, et mete, &c.] Ecce, inquit, abundante iniquitate, refrixit caritas multorum, et æstu malorum incumbente, messis mundi pæne jam virere cessavit. Ne ergo grana jam matura decidant, propter electos breviantur dies, et zizania quidem paleasque flammis, fructum vero cœlestem horreis reconde felicibus.

Et alius angelus, &c. habens et ipse falcem acutam.] Si Christus visus est in nube candida messor, quis est vindemiator, nisi idem propter geminum ecclesiæ fructum eleganter repetitus? Quia qui seminavit bonum semen in agro suo, ipse quoque vineam in loco uberi plantavit: sed utraque cultura, custodum incuria degeneravit.

Et alius angelus exivit de altari, qui habet potestatem supra ignem, &c.] Duplex est, ut Hieronymus ait, angelorum officium. Aliorum qui præmia justis tribuant: aliorum qui singulis præsunt cruciatibus. Sicut dicitur, Qui facit angelos suos spiritus, &c. Possunt duo angeli, qui aridam messem et maturam prædicant vineam, ecclesiæ preces intelligi: quæ magna voce, id est, magno quotidie desiderio regnum Domini advenire precatur, dicens,

Mitte falcem tuam acutam, &c.] Sicut messis, sic et vindemia partim terrena, partim cœlestis est. Utriusque autem maturitas finem indicat seculi.

Quoniam maturæ sunt uvæ ejus.] Id est, consummata sunt peccata. Quamvis et bonorum quoque perfectio maturitas dici possit. Nam ut sanctus Papa Gregorius ait, quamlibet mundi finis ex ipso suo ordine pendeat; perversiores tamen quosque inveniens, quia digne ruinis illius opprimantur, innotescit.

Et misit angelus falcem suam in terram, &c.] Qui habet falcem messoriam, ipse habet et vindemiatoriam. Unum est enim judicium et uno tempore fiet. Sed in messe et vindemia, initium ostendit, et finem ejusdem pressuræ.

Et misit in lacum iræ Dei magnum, &c.] Si ad malos tantum messis hæc, et de vindemia pertinet, torcular pænam significat. Si autem et ad bonos, calcatio torcularis et tribula areæ inutilia conterit, utilia probat. Sicut ait Apostolus, pretiosa metalla igne probari, lignum vero fænum stipulamque consumi. Quod utrumque extra cælestem Hierusalem agitur. Lacus autem iræ eo loquendi genere nominatur quo dicitur, In die mala liberavit eum Dominus.

Et exiit sanguis de lacu, &c.] Exiit ultio usque ad rectores populorum. Usque enim ad diabolum et ejus angelos novissimo certamine exiit ultio sanguinis sanctorum effusi. Sicut scriptum est, In sanguine peccasti, et sanguis te persequitur. Dictum est supra de equis,

Per stadia mille sexcenta.] Id est, per omnes quatuor mundi partes. Quaternitas enim est conquaternata, sicut in quatuor faciebus quadriformibus et rotis. Quater enim quadringenteni, mille sexcenti. Tychonius messorem et vindemiatorem ecclesiam interpretatur, post persecutionum flammas clarescentem, et potestatem ligandi solvendique tenentem. Angelus de templo vel altari rubentis imperium dicens Domini, non perspicua voce, sed suggestione Spiritus Sancti, qui operatur in suo corpore, docens jam tempus esse malorum anathematizandorum, habens potestatem super

ignem: utique illum qui exiit ex ore testium, et comedit inimicos eorum. Hucusque de conflictu ecclesiæ et utriusque maturo fine certaminis.

## LIBER TERTIUS.

IN CAP. XV. Et vidi aliud signum in cœlo magnum et mirabile.] Instaurato rursus ordine, easdem plagas persecutionis novissimæ narraturus, intentum fieri voluit auditorem dicendo, Signum magnum et mirabile.

Angelos septem.] Id est, ecclesiam septiformi gratiam plenam.

Habentes plagas septem novissimas.] Quoniam in illis consummata est ira Dei, novissimas dixit: quia semper ira Dei populum percutit contumacem septem plagis, id est, perfectis: sicut frequenter in Levitico, Et percutiam, inquit, vos septem plagis. Quæ novissimæ futuræ sunt, cum ecclesia de medio ejus exierit.

Et vidi tanquam mare vitreum mixtum igni.] Fontem videlicet baptismi perlucidum, igne Sancti Spiritus consecratum. Vel etiam quod ad ignis pertinet qualitatem, martyrio rubricatum.

Et eos qui vicerunt bestiam et imaginem ejus, &c.] Qui fraudes vincunt bestiæ, consequenter igneo baptismo superstare videntur, studentes, juxta apostolum, supercertari semel traditæ sanctis fidei.

Habentes citharas Dei, et cantantes, &c.] Id est, corda laudantium Deo dicata gerentes, et utriusque Testamenti veritate canora. Vel carnem ligno passionis extentam. Ubi non tantum sonus vocis, sed etiam boni operis significatur effectus.

Magna et mirabilia opera tua, Domine Deus omnipotens, &c.] Hoc carmen in utroque reperi Testamento, ubi Dominus et verax et misericors, a cunctis canitur seculis judex adorandus. Repetit quod proposuerat, dicens, Et ecce apertum est templum tabernaculi testimonii in cœlo.] Concinit carmini visio. Ut enim Dominus a cunctis posset gentibus adorari, templum illud secretorum Dei, unius quondam urbis mœnibus inclusum, toto jam spiritualiter cœpit orbi reserari.

Et exierunt septem angeli, habentes septem plagas de templo.] Hoc est, quod Marcus ait: Illi autem profecti prædicaverunt ubique.

Vestiti lapide mundo candido.] Quotquot (ait Apostolus) in Christo baptizati estis, Christum induistis. Ipse est enim summus lapis angularis electus. Vel si numerum singularem pro plurali positum intelligas, varia virtutum ornamenta significat. Alia translatio linteamen candidum habet, mortificationem cardis doctoribus indicens: juxta illud, Castigo corpus meum et servituti subjicio, ne forte aliis prædicans, ipse reprobus inveniar.

Et præcincti circa pectora zonis aureis.] Qui prædicare fortia velit, non solum mortificet corpus, sed et pectus auro sapientiæ stringat. Vel certe zonis aureis pectora stringere, est cunctos mutabilium cogitationum motus per solius Dei amoris vincula restringere.

Et unum ex quatuor animalibus dedit septem angelis, &c.] Istæ sunt phialæ quas cum odoribus ferunt animalia et seniores, qui sunt ecclesia, qui et septem angeli. Eædem quippe phialæ, et suavitatem supplicationum et iram suppliciorum continere dicuntur: cum a sanctis pro regni Dei adventu funduntur: quando judicia Dei non jam occulta sicut abyssus, sed aperta ut phialæ, justis latura salutem, impiis vero prædicuntur inferre perniciem, sicut Apostolus ait: Quia Christi bonus odor sumus Deo in his qui salvi fiunt, et in his qui pereunt.

Et impletum est templum fumo, &c.] Prædicatura gentibus ecclesia, prius ipsa caritatis igne calescens, fumum piæ confessionis emittit, gratias Deo super inenarrabili dono ejus agens.

Et nemo poterat introire in templum, &c.] Nemo potest

ecclesiæ membris incorporari, nisi qui mysteria fidei audiens discit a prædicatoribus, quia Jesus constitutus est a Deo judex vivorum et mortuorum. Quod si fumum abdita judiciorum Dei interpretaris arcana, mortalibus hæc impenetrabilia manent et clausa, donec, finitis præsentis seculi plagis, adveniat Dominus; qui et illuminet et abscondita tenebrarum, et manifestet quantum vel utilitatis ad probandam ecclesiæ fidem, vel justitiæ ad excæcandos Judæos qui caritatem veritatis non receperunt, ut salvi fierent, adventus conferat Antichristi.

IN CAP. XVI. Et audivi vocem magnam, Ite et effundite septem phialas, &c.] Data est potestas ecclesiæ, judicium irrogare damnandis, et absolutionem misericorditer dare conversis. Et omnibus quidem angelis in terram fundere mandatum est: sed iidem terreni homines pro varietate peccatorum, varia quoque vocabula sortiuntur, ut sicut prædicationis et vindictæ, sic etiam noxæ plenitudo, septenario numero censeretur.

Et abiit primus, et effudit phialam suam in terram.] Duplici modo prædicatores, phialas iræ Dei effundunt: dum pænas impiorum vel eisdem impiis irrogant spiritualiter judicando, ut Petrus Simoni, Pecunia, inquit, tua tecum sit in perditionem: vel sanctæ ecclesiæ manifestant prædicando, ut idem dixit, Quibus judicium jam olim non cessat, et perditio eorum non dormitat. Potest et tertius modus intelligi, quo quisque peccator, audita prædicatione veritatis, graviori contradictionis vulnere corrumpitur. De quo Dominus: Si non venissem, inquit, et locutus eis fuissem, peccatum non haberent.

Et factum est vulnus sævum, &c.] Qui Domino derelicto diabolum venerantur, ejusdem impietatis vulnere pessimo spiritualiter interibunt.

Et secundus effudit phialam suam in mare, &c.] Qui non solum charactere notantur Antichristi, sed et ser-

vorum Christi, stabilitatem undis amaræ persecutionis insectantur, spirituali jam ultione, quam sanguinem vocat, punientur: et qui se vivere jactabant, mortis probabuntur auctori serviisse.

Et tertius effudit phialam suam super flumina, &c.] Et hi quoque qui ut suum virus incautis infundant, dulcia se propinare fingunt, digna plagæ perennis ultione plectentur.

Et audivi angelum aquarum dicentem, Justus es, &c.] In angelo aquarum, omnes angelos populorum dicit, interiori affectu divinis laudibus concrepantes, quod vindicans sanguinem servorum suorum homicidas morte potaverit.

Et audivi alterum ab altari dicentem, Etiam Domine Deus omnipotens, vera et justa judicia tua.] Quod sunt angeli, hoc est et altare Deo gratias agens, id est, interior affectus sanctorum vel angelorum vel hominum, qui docendo populis præsunt.

Et quartus effudit phialam suam in solem, &c.] Persecutores ecclesiæ, qui solis instar ardentis, semen verbi Dei arefacere moliuntur, futuro cremandi sunt ardore gehennæ. Vel si solem, splendorem sapientium interpretaris, non angelo solem perfundenti, sed eidem soli datum est æstu afficere homines et igni: quia dum sapientes viri cruciatibus victi, male agendi errore tanguntur, illorum exemplo persuasi, infirmi quique temporalibus desideriis inardescunt. Quamvis et æstus, ut diximus, possit intelligi, quod diaboli corpus de stabilitate sanctorum irremediabiliter cruciatur, et ad blasphemandum incitatur. De quo propheta: Zelus, inquit, apprehendit populum ineruditum; et nunc ignis adversarios comedit. Et nunc utique excepto, scilicet ultimi illius igne judicii.

Et æstuaverunt homines æstu magno.] Inpræsentiarum quidem, quantum permittitur, clarificat suos diabolus. Quam claritatem et lætitiam Spiritus Sanctus plagas definivit et dolores. Nam et supra legimus, exercitum

diaboli occidisse homines igne, fumo, et sulphure. Non quod perspicue occiderit, sed his pœnis consentientes destinaverit.

Et quintus effudit phialam suam, &c.] Sedes bestiæ, id est, regnum ejus, tanquam judiciaria potestas, hujusmodi plagis, id est, terrenæ felicitatis falsa contenebratur lætitia, et lucis efficitur aliena, ut Psalmus: Dejecisti, inquit, eos dum allevarentur. Non enim dixit, postquam elevati sunt.

Et commanducaverunt linguas suas præ dolore.] Sicut justus labores fructuum suorum manducabit, ita impius quoque dignis blasphemiæ suæ pænis expositus quasi lingua sua saturatur. Sibi ergo nocebant blasphemantes ex ira Dei, qua transpuncti gaudia existimabant.

Et blasphemaverunt Deum cæli, &c.] Non ad ipsorum duritiam retulit; sed ad justam indignationem Dei, qui tale genus plagæ dedit, in quo non recordentur. Nam quis corporaliter afflictus, non sentiat manum Dei sicut Antiochus? Blasphemaverunt enim, dixit, non aperte, sed in peccatis luxuriantes.

Et sextus angelus effudit phialam suam in flumen illud magnum Euphraten, &c.] Pereunte populo, Babylonis affluentia, in quo nihil vivum, nihil viride, quod igni aptum non sit, remanebit. Hoc est quod supra dixit, Aruit messis terræ, Sancti regis obviam Soli justitiæ properant. Aliter. Sicut dum superbit impius, incenditur pauper, ita pestilente flagellato sapiens astutior fiet. Solito autem more prætermisso, septimo angelo recapitulat ab origine breviter.

Et vidi de ore draconis, et de ore bestiæ, &c.] Spiritus diaboli, et Antichristi, et præpositorum corporis ejus, qui pro numero partium unius corporis trifarius dicitur, ranis similatur, animantibus scilicet loco, visu, molestoque strepitu horrentibus. Quæ quum aquarum incolæ videantur, in sordibus tamen et cæno volutantur. Hypocritæ quippe aquam vitæ suis promittentes, in sordibus quas credentes in aqua deponunt, mortui deli-

tescunt. Sic Pharao, qui ut populum perderet in baptismo, post eum introire ausus, ibidem necatus est.

Sunt enim spiritus dæmoniorum facientes signa.] Ita namque sicut etiam per magos Pharaonis credendi sunt signa facturi. Nec immerito eorum meminit facta mentione ranarum, nisi ut ministros Sathanæ, tunc quoque similia prædicaret signa facturos. Usque ad signum enim ranarum, suis magi incantationibus valere permissi sunt.

Et procedent ad reges totius terræ, congregare illos in prælium, &c.] Sicut sancti reges sunt, quibus, Euphrate siccato, via panditur orientis, ita etiam pravi reges terræ dicuntur, qui non ex toto orbe ad unum locum congregati, sed suo quæque gens in loco sanctos impugnent. Diem autem Domini magnum, totum tempus dicit a Domini passione. Potest et dies accipi judicii; quum exercitus diaboli per totum tempus vitæ præsentis congregatus, Domino regi prosternendus occurret.

Ecce venio sicut fur.] Alia editio consequentius habet, Ad diem magnum Dei omnipotentis. Ecce venit ut fur.

Beatus qui vigilat, et custodit vestimenta sua, &c.] Beati quorum tecta sunt peccata, qui turpitudinem vitæ reprehensibilis ante justorum oculos in judicio subsequentis boni operis tegmine velant. Et in evangelio, Dominus in exemplo furis cavendi, servos vigilare præcipit.

Et congregabit illos in locum, qui vocatur Hebraice Hermagedon.] Hunc locum alibi exponit, dicens, Congregavit illos in prælium, et circumierunt castra sanctorum, et civitatem electam, id est, ecclesiam. Potest et e contrario locus impiorum diabolus intelligi, qui in homine perdito tumore usurpatæ Deitatis inflato, priores, id est, quondam a Domino interdictas, recuperare se gaudebit insidias. Hermagedon enim conresurrectio in priora, sive mons globosus interpretatur.

Et septimus effudit phialam suam in aerem, &c.] Sicut

supra sanguis ultionis usque ad frenos equorum, immundos videlicet spiritus exivit: sic et hic cum easdem potestates aerias novissima perfunderet ultio, factum esse, id est, finis adesse narratur, quando (ut Apostolus ait) novissima inimica destructur mors. Hactenus sub plagarum nomine persecutio novissima describitur, quas Tychonius omnes a contrario vult intelligi. Plaga est, inquiens, insanabilis, et ira magna accipere potestatem peccandi maxime in sanctos, nec corripi adhuc majore ira Dei. Proventus enim beatitudinis, malorum mors Sicut e contrario, tormenta et humiliatio, ecclesiæ Nam ipso tempore illæsus erit omnis claritas est. populus impius ab omni plaga corporis, quasi qui acceperit totam sæviendi potestatem. Nec opus erit tunc adimpletione peccatorum, et iræ consummatione aliquem malorum flagellari, et a furore compesci. Recapitulat ab eadem persecutione, ruinam describens impiæ civitatis.

Et facta sunt fulgura et voces, &c.] Cum in fine seculi talis fuerit tribulatio, qualis non fuit ab initio, signa pariter maxima clarebunt. Sed utrum a parte bonorum, an a parte malorum, an ex utraque parte sibi altrinsecus coeant, non hic satis elucet. Sicut Moysi et magis factum est Pharaonis.

Et facta est civitas magna in tres partes.] Triforme bellum impia civitas infert ecclesiæ Christi. Quam gentiles et Judæi aperto certamine, hæretici subdola defectione, falsi fratres pravis infestant exemplis. Quod et supra in tribus equis malis, roseo, nigro, et pallido figuratum est.

Et civitates gentium ceciderunt.] Id est, omne robur fiduciaque gentium. Jocunditas enim impiorum, ruina est magna, et gaudium iniqui perditio.

Et Babylon magna in memoriam venit ante Deum, &c.] Tunc Babylon cadit, aut iram Dei bibit, quum potestatem accipit adversus Hierusalem, præcipue novissimam. Propterea ipsam dixit cecidisse terræ motu quem facit

ecclesiæ. Quod si ad diem judicii referas, ibi impius in memoriam Deo veniet, qui nunc dicit in corde suo, Oblitus est Deus.

Et omnis insula fugit, et montes non sunt inventi.] Ecclesia, quæ propter stabilitatis eminentiam, insulis comparatur ac montibus, a persecutorum se cauta fluctibus abscondit.

Et grundo magna sicut talentum descendit de cœlo in homines.] Grando iræ Dei talento similatur, quæ et pondere gravis et æqua judicio, pro diversitate culparum, singulis infligatur. Et omnes plagæ Ægypti figuræ fuerunt plagarum spiritualium.

Et blasphemaverunt homines Deum, &c.] Quia alia peccata, causa sunt peccati, alia pœna peccati, alia utrumque. Sicut Esaias, Ecce tu (inquit) iratus es, et peccavimus. Hic blasphemare Deum propter grandinem, et peccatum agnoscitur, et pœna peccati.

IN CAP. XVII. Veni, ostendam tibi damnationem meretricis magnæ, &c.] Perditorum multitudo, quæ, relicto Creatore, dæmonibus se prostravit constuprandam, in fluctibus, id est, in discordia populorum sedere memoratur. E contrario autem multitudinis credentium erat cor unum et anima una. Quos despondit apostolus uni viro virginem castam exhibere Christo.

Cum qua fornicati sunt reges terræ, &c.] Universitas partibus præeminet. Reges enim et inhabitatores terræ sunt singuli terrena superbe petentes: quos illecebra seculi, vitiorum libidine constuprat, et insania mentis debriat.

Et abstulit me in desertum in spiritu.] Desertum ponit divinitatis absentiam, cujus præsentia paradisus est.

Et vidi mulierem sedentem super bestiam coccineam, &c.] Diabolus impietate cruentus, blasphemus, inflatus, corruptelam pravorum fastu præsumptionis extollit.

Habentem capita septem et cornua decem.] Id est, habentem reges mundi et regna, quorum et Domino

Digitized by Google

gloriam in monte monstravit. Et septenario enim sæpe et denario numero, ut supra diximus, universitas indicatur.

Et mulier erat circumdata purpura et coccino.] In purpura, fucus simulati regiminis; in coccino, cruentus habitus impietatis demonstratur.

Et inaurata auro et lapide pretioso et margaritis.] Id est omnibus illecebris simulatæ veritatis. Quid sit denique intra hanc pulchritudinem, exponit, dicens,

Habens poculum aureum, &c.] Aureum poculum plenum immunditiarum hypocrisis est, quia hypocritæ foris quidem parent hominibus quasi justi, intus autem pleni sunt omni spurcitia. Quod enim virus in auro, hoc est, bestia sub habitu meretricis latens.

Et in fronte ejus nomen scriptum mysterium, &c.] Hæc quidem corruptela statim in ipsa facie nutrix ostenditur esse vitiorum, sed quia prudenti tantum ratione discernitur, maxime pretiose ornata, mysticum hoc esse nomen indicatur.

Et vidi mulierem ebrium de sanguine sanctorum, &c.] Unum est corpus adversum intus ac foris: quod licet videatur loco separatum, in commune tamen unitate spiritus operatur. Sic pronepotes pravorum sensu Zachariam lapidasse accusantur, quum ipsi non fecerint.

Et miratus sum, cum viderem illam, admiratione magna. Et dixit mihi angelus: Quare miraris? &c.] Id est, diabolus quondam in mundo principabatur, qui Domino crucifixo ejectus est foras: in fine autem mundi, de carceris sui laxatur ergastulo, spiritu oris Domini peribit in æternum. Tychonius bestiam ad omne corpus diaboli refert, quod decedentium et succedentium sibi generationum pro cursu suppleatur. Maxime, quia mulierem, quam super aquas multas, id est, populos sedentem ostendere promiserat, super bestiam ostendit sedentem.

Septem capita, septem montes sunt, &c.] Capita, inquit, bestiæ, reges mundi sunt, ob tumorem superbiæ

montibus adæquati præcelsis. In quibus lasciva requiescit impietas, ut et vi premant et fraude decipiant.

Quinque ceciderunt, unus est, et alius nondum venit.] Cum in septenario numero plenitudinem mundani descripsisset imperii, cujus ultima pars, id est, Antichristi nondum venerat regnum, consequenter quinque reges præteriisse, sextum adesse, septimum venturum esse testatur.

Et quum venerit, oportet eum brevi tempore manere.] Quia et superbos nos et infirmos Dominus conspicit, dies quos singulariter malos intulit, misericorditer breviatos dicit. Profecto ut et superbiam terreat, de adversitate temporis, et infirmitatem refoveat, de brevitate.

Et bestia quæ erat, et non est, et ipsa octava est, &c.] Antichristus qui in fine seculi regnaturus est, propter ejusdem quidem corporis impiorum, cui caput est, unitatem, ad regnorum mundi pertinet numerum: sed propter singularem nequitiæ potentiam, sui etiam loci proprii continetur ordine.

Et decem cornua quæ vidisti, decem reges sunt, &c.] Nondum regna mundi in persequendo ecclesiam, suam plene potentiam demonstrarunt: quæ licet nunc quoque plurimis dominentur, acrior tamen erat gloriationis insanæ potentia, quum etiam signis deceperint plurimos. Quidam, persecutione novissima propinquante, decem reges futuros, qui orbem inter se dividant, juxta Danielis quoque prophetiam, interpretantur, qui de bestia quarta dixit, Et habebat cornua decem: et ecce cornu aliud parvulum ortum est de medio eorum; et tria de cornibus primis evulsa sunt a facie ejus. Et Antichristum de Babylone natum, Ægypti regem et Africæ et Æthiopiæ superaturum, quibus interfectis, etiam septem alii reges victori colla submittant. autem ad prævaricationem significandam, in undenario numero positum dicunt Antichristum. Undecim enim denariæ perfectionis transgressionem designant.

Sed potestatem tanquam reges una hora accipient post VOL. XII. E e bestiam.] Tanquam reges dixit: quia velut in somnis regnant, qui Christi regno adversantur.

Hi unum consilium habent, &c.] Id est pari consensu tota intentione diabolo militant, hoc est enim post bestiam accipere regnum, diabolum imitando, Christo adversari.

Hi cum Agno pugnabunt, &c.] Ne sævitiam hostis antiqui, humana timeret infirmitas, septicipitem describit bestiam secularis regni cornibus armatam, Christo triumphante devinci: quem in suis triumphare designans adjecit,

Et qui cum illo sunt, vocati, electi, et fideles.] Præmisit bene electi, multi enim sunt vocati, pauci vero electi.

Et decem cornua que vidisti, &c.] Gloriam mundi, quam nunc lascivo complectuntur amore, maximo tunc incipient odio detestari, cum se Agno vincente viderint in fine damnandos. Potest et aliter intelligi, sive quod inter superbos semper jurgia sint; sive quod omnis qui diligit iniquitatem, odit animam suam.

Et desolatam facient illam et nudam.] Ipsi enim per iram Dei desertum facient mundum, dum ei dediti sunt, et injuste utuntur.

Et carnes ejus manducabunt, &c.] Luxibus eam solitis destitutam, gehennæ ignibus comburent.

Deus enim dedit in corda eorum, &c.] Deus, inquit, judex justus fortis, et cui justitia semper placita est, talia permisit impiis pro pœna peccati prioris operari: pro quibus merito finem totius imponeret orbis; sicut in Sodomis et diluvio factum evangelia testantur.

Ut dent regnum suum bestiæ, &c.] Id est diabolo pareant, donec consummentur Scripturæ, quibus Deus dixit quarto regno terram consummare: sicut in Daniele legimus, Quartum erit regnum super terram, quod istis omnibus regnis prævalebit. Et universam terram devorabit, et evertet, et delebit.

Et mulier quam vidisti est civitas magna, &c.] Sic et infra sponsam Agni contemplari jussus, vidit civitatem

sanctam descendentem de cœlo. Quam cum describeret, Et reges (inquit) terræ afferent gloriam suam in illam. Duæ sunt enim in mundo civitates: una de abysso, altera de cœlestibus oriens. Unde et eandem impietatem, quam sub habitu meretricis nudatæ atque combustæ descripserat, nunc desertæ civitatis comparat ruinis.

IN CAP. XVIII. Et post hæc vidi alium angelum descendentem de cælo, habentem potestatem magnam, &c.] Angelus hic fortis et illuminans terram, et ipse Dominus incarnatus, et ecclesiæ doctores possunt intelligi; qui cælesti lumine præditi, casum mundi prædicant, dicentes, Appropinquavit regnum cælorum.

Cecidit, cecidit Babylon magna, &c.] Ne timeas, (inquit,) O Hierusalem, terrenæ potentiam civitatis, quæ eo ipso spiritualiter cadit, quo tibi nefandorum prævalet infestatione civium. Esaias quoque describit, Babylonem monstris inhabitandam immundis. Nulla est enim nisi diaboli civitas, quæ omnem animam capiat immundam, in qua omnis immunditia per orbem commoratur.

Et mercatores terræ de virtute deliciarum ejus divites facti sunt.] Divites peccatis dicit eos, qui pro abundantia temporali suas infelici mercatu animas commutant. Nam nimietas luxuriæ, pauperes potius quam divites facit.

Exite de illa, populus meus, &c.] Sic et Esaias: Exite de medio eorum, et immundum ne tetigeritis. Mundamini qui fertis vasa Domini. Prænuntiata Babylonis ruina, inducit discessionem, quæ est Babylonis ruina. Cum enim discesserit Loth a Sodomis, funditus tollentur.

Reddite illi sicut ipsa reddidit vobis.] De ecclesia enim exeunt in mundum plagæ visibiles et invisibiles.

Et duplicate duplicia secundum opera ejus.] Ut quæ temporalibus fruebatur deliciis, tormentis crucietur æternis.

Quia in corde suo dicit, Sedeo regina, et vidua non sum, &c.] Quia præsentibus delectata luxuriis ultionem noluit præcavere futuram, ideo in brevi tempore et spirituali et carnali clade punietur. E contrario autem cives cœlestis patriæ, qui proponunt Hierusalem in principio lætitiæ suæ, nolunt in terra aliena canticum Domini resonare, id est, in præsenti percipere gaudium futuro seculo debitum.

Et flebunt et plangent se super illam reges terræ, &c.] Hic fletus regum, et mercatorum et nautarum Babylonis, dupliciter intelligi potest: vel cum in die judicii, tota mundi gloria pereunte, impiis sola præteritæ vitæ præsentia remanserit, dicentibus, Quid nobis profuit superbia? aut quid divitiarum jactantia contulit nobis? Transierunt hæc omnia, tanquam umbra. Vel cum in præsenti, rerum affluentia cessante, et contritione gentium diversarum instante, pravorum voluntatibus adimplendis circumfluens, carnalium deliciarum ablata fuerit occasio.

Cum viderint fumum incendii ejus.] Id est, indicium perditionis; quoniam fumus ignem præit. Quid enim est aliud grassatio ista mundi et contritio, quam fumus instantis gehennæ?

Longe stantes propter timorem tormentorum ejus.] Longe stantes non corpore, sed animo, dum unusquisque sibi timet, quod alterum per calumnias et potentiam pati videt.

Dicentes, Væ, væ, civitas illa magna Babylon, &c.] Spiritus dicit nomen civitatis, verum illi mundum plangunt exiguo admodum tempore pæna interceptum, omnemque industriam labefactatam cessare.

Et negotiatores terræ flebunt et lugebunt super illam, &c.] Cunctas mundi pompas, et ea quæ vel sensibus corporis suavia, vel externis sunt usibus accommoda, deficere lugent. Species enim metallorum ad visum, odoramenta ad olfactum, unguenta ad tactum, vinum, triticum, et oleum ad gustum pertinent. Jumentorum

porro et mancipiorum vocabulo cætera humanitatis auxilia perire queruntur: duplici genere, ut dixi, quod deficiant ista mundo moriente, vel quod miseri superstites eorum interitum qui mundi gaudia morte reliquerunt, quasi suæ civitatis ruinas deplorent: qui et ideo metu pænæ similis, longe stare dicuntur.

Qui divites facti sunt, ab ea longe stabunt.] Ubicunque, dicit Spiritus, ditatos ab ea, delictorum divitias significat. Inferius enim ubi injustorum vox est dicentium, Væ, væ, civitas illa magna, in qua ditati sunt omnes qui habent naves in mari, rerum divitiæ intelliguntur. Putant enim suæ factionis solertia se esse ditatos.

Quæ amicta erat byssino et purpura et cocco.] Numquid civitas amicitur bysso aut purpura, et non homines? Ipsi itaque se plangunt, dum supradictis exspoliantur.

Et omnis gubernator, et nautæ longe steterunt, &c.] Numquid omnes mare navigantes adesse poterunt, ut videant incendium civitatis? Sed omnes seculi cultores et operarios dicit timere sibi, videntes spei suæ ruinam.

Dicentes, Quæ est similis civitati huic magnæ?] Id est, non posse mundum in integrum restitui.

Et miserunt pulverem super capita sua.] Id est, principum suorum faciem exprobrantes; a quibus seducti peribant: vel cordis sui, quod est principale hominis, sera pænitentia væsaniam accusantes.

Quoniam una hora desolata est.] Nota singulas lugentium personas non solum jacturam divitiarum, sed et repentinam improvisamque deflere ruinam seculi fallentis.

Exulta super eam, cælum, et sancti apostoli et prophetæ.] Sic et Dominus in evangelio ruinam mundi prædicens addidit, Cum videritis hæc fieri, respicite et levate capita vestra, id est, exhilarate corda.

Quoniam judicavit Deus judicium vestrum de illa.] Hoc est illud quod judicium animæ sanctorum magno clamore quærebant: Usquequo, Domine Deus, sanctus et verus, non judicas et vindicas sanguinem nostrum?

Et sustulit unus angelus fortis lapidem quasi molarem magnum; et misit in mare, dicens, Hoc impetu mittetur Babylon. Sive (ut alia dicit editio) Sic impetu dejicietur Babylon magna civitas.] Civitas seculi pro peccatorum pondere et errore, instabili molæ comparatur. circuitu enim impii ambulant. Quæ jure fluctibus ultionis absorbetur: quia cives Hierusalem fluctibus oppressit infidelitatis; cum super flumina Babylonis sedentes, cœlestis Sion absentiam flerent. Ait enim Dominus, Auctores scandali tali pæna plectendos. ecclesia quidem lapidi similatur, sed stabili et firmo, qui tempestatum spernat incursus. Potest mola etiam pro contritione pænarum intelligi. Nam et beatus Ignatius fertur dixisse passurus, Frumentum Dei sum, bestiarum dentibus molar, ut panis mundus efficiar.

Vox citharædorum et musicorum, &c.] De illis quinque sensibus sonum distulerat, quem nunc inter alia de mundo dicit auferri. Ac si diceret, Quod visu pulchrum, auditu canorum, tactu planum, odoratu suave, gustu delectabile, de seculo transiturum est.

Et omnis artifex omnis artis non invenietur in te amplius, &c.] Omnia, inquit, quæ ad usum vel jocunditatem humanæ vitæ pertinent, tolluntur ab impiis. Et adjecit causam, dicens,

Quoniam mercatores tui erant principes terræ.] Id est, quoniam in vita tua percepisti bona.

Et in ea sanguis prophetarum et sanctorum inventus est, &c.] Numquid eadem civitas occidit apostolos, quæ et prophetas, aut omnes sanctos? Sed hæc est civitas, quam Cain fratris sui sanguine fundavit; et vocavit nomine filii sui Enoch, id est, posteritatis suæ omnis. Nam septem generationes descriptæ sunt Cain. In ejus civitatis ædificium funditur omnis sanguis justus a sanguine Abel justi usque ad sanguinem Zachariæ, id est, populi et sacerdotis.

IN CAP. XIX. Post hæc audivi quasi vocem magnam tubarum multarum in cælo dicentium, Alleluia, &c.] Hæc nunc ex parte dicit ecclesia: tunc autem perfecte cum discessio facta fuerit, et cum apertius vindicata.

Quæ corrupit terram in prostitutione sua, &c.] Duo meretricis facta commemorat, quæ se videlicet malis corruperit, et bonos persecuta sit: quibus duobus cuncta reor pravorum crimina comprehendit.

Et iterum dixerunt, Alleluia.] Ecclesia Dominum super judiciis ejus indesinenti affectu collaudat. Alleluia enim dicitur, Laudate Dominum. Denique Psalmi, qui principium habent Laudate Dominum, apud Hebræos ab Alleluia incipiunt.

Et fumus ejus ascendit in secula seculorum.] Ascendit dixit, non ascendet. Semper autem in perditionem vadit Babylon, et jam crematur in parte, sicut Hierusalem transit in paradisum, Domino manifestante in paupere et divite.

Et vigintiquatuor seniores ceciderunt, et quatuor animalia adoraverunt Deum.] Non labiorum tantum officio, sed summæ dulcedine devotionis ecclesia Deum veneratur.

Dicentes, Amen, Alleluia.] Hæc verba cum interpretari queant, (nam in fidem sive veritatem et laudem Domini, ut dixi, transferuntur,) propter reverentiam tamen sanctitatis primæ illis linguæ servatur auctoritas. Nam et Alleluia Dominicis diebus totoque quinquagesimo tempore propter spem resurrectionis, quæ in Domini est laude futura, continue canit ecclesia.

Et vox de throno exivit, dicens, Laudem dicite Deo nostro, &c.] Cum hoc imperat faciendum, et memorat factum, approbatam servorum laudem indicat electorum. Pusilli, inquit, et magni, quia parvitas non nocet ingenii, cujus cor et lingua Domini laude repleta est.

Et audivi quasi vocem tubæ magnæ, et quasi vocem aquarum multarum, &c.] Magna vox canentium, magna cordis est devotio; quæ multiplici repetitu laudis et

ruinam impiorum, et gloriam Domini suorumque concelebrat æternam.

Et demus gloriam ei, quia venerunt nuptiæ Agni.] Nuptiæ sunt Agni, cum ecclesia Domino in thalamo regni cœlestis sociabitur.

Et uxor ejus præparavit se.] Operibus justitiæ semper insistendo spirituali se convivio et perenni regno dignam exhibuit. Potest et juxta evangelii parabolam accipi, quæ virgines narrat veniente sponso surgentes, suas ornare lampadas, id est, sua secum opera numerare, pro quibus æternam percipere beatitudinem expectant.

Et datum est illi, ut cooperiat se byssino splendente candido.] Datum est illi factis suis indui. Quo contra, impii, qui juxta Esaiam telas araneæ texunt, non operientur operibus suis. Opera enim eorum, opera inutilia.

Et dicit mihi: Scribe: Beati qui ad cœnam nuptiarum Agni vocati sunt.] Non ad prandium, sed ad cœnam vocatos narrat, quia nimirum in fine diei convivium, cœna est. Qui ergo, finito præsentis vitæ tempore, ad refectionem supernæ contemplationis veniunt, profecto ad cœnam Agni vocantur.

Hæc verba vera Dei sunt.] Id est, veraciter evenient quæ futura prædixi.

Vide ne feceris. Conservus tuus sum, et fratrum tuorum.] Supra dixerat, Ego sum primus et novissimus. Ostendit ergo angelum missum esse in figuram Domini et ecclesiæ. Nam et in fine dicit, Ego Jesus misi angelum meum testificari vobis hæc in ecclesiis.

Habentium testimonium Jesu.] Postquam Dominus Jesus hominem assumptum super cœlos elevavit, angelus ab homine timuit adorari, super se videlicet adorans hominem Deum, quod ante incarnationem Domini ab hominibus factum, et nequaquam ab angelis prohibitum esse legimus.

Testimonium Jesu est spiritus prophetiæ.] Quicquid

enim spiritus prophetiæ dixit, testimonium est Jesu, qui habet testimonium a lege et prophetis. Ne me ergo, inquit, pro Deo adores, cum illius ego virtutibus testimonium perhibere venerim. Hactenus de ruina Babylonis, abhinc de gloria Hierusalem futura.

Et vidi cœlum apertum, et ecce equus albus, &c.] Dominus qui est via, veritas, et vita, et cui per prophetam dicitur: Quoniam fecisti mirabilia, cogitationes antiquas fideles, amen: ad debellandas aereas potestates candidi corporis, id est, immaculati conscendit sedem.

Et in justitia judicat et pugnat.] Judicat ut rex seculorum. Pugnat, quia in suis membris semper compassus dimicat.

Oculi autem ejus sicut flamma ignis.] Oculos Dei aliquando præcepta dicit, aliquando spiritum. Lucerna (inquit) pedibus meis verbum tuum, Domine. Et de Spiritu, Ignem veni mittere in terram.

Et in capite ejus diademata multa.] In quo faciemus virtutem, in ipso multitudo sanctorum, coronatum dicitur habere decorem.

Habens nomen scriptum quod nemo novit nisi ipse.] Nisi ipse, ait, quia in illo est omnis ecclesia. Verbi enim Dei perfecta cognitio illis manifestatur, qui corpus Christi et membra esse meruerunt. Eodem modo et Dominus ait, Nemo ascendit in cœlum, nisi qui de cœlo descendit, Filius hominis qui est in cœlo.

Et vestitus erat veste aspersa sanguine.] Vestis Christi pro locis intelligi debet. Hic ergo videtur ipsum opus indicare passionis: ut in equo albo, nativitas incorrupta; in veste sanguinolenta, mors innoxia designetur.

Et vocabatur nomen ejus Verbum Dei.] Quia idem qui homo passurus ad tempus apparuit, in principio Deus apud Deum erat. Verbum enim dicitur, quia nihil in substantia naturæ ejus visibile vel corporeum est, vel quia per eum omnia condidit Pater. Cujus ad integrum notitia naturæ sibi tantum, ut superius ait, et

Patri cognita est. Pax enim Dei exsuperat omnem sensum, id est, ea pax qua Deus ipse sibi pacatus est, omnem creaturæ sive humanæ, sive etiam angelicæ transcendit intellectum. Sapientiæ enim ejus non est numerus. Nam quod dicitur, Et cui voluerit Filius revelare, id est, Filium et Patrem novit, ad modum creaturæ respicit.

Et exercitus qui sunt in cœlo, sequebantur eum in equis albis.] Id est, ecclesia in corporibus candidis imitabatur eum; quæ propter agonem certaminis sui, jure nomen accipit exercitus.

Vestiti byssino albo mundo.] Quod ipse superius exposuit justificationes esse sanctorum: juxta quod Psalmista ait, Sacerdotes tui induantur justitia.

Et de ore ipsius procedit gladius acutus.] Sic et Esaias: Et posuit, inquit, os meum quasi gladium acutum. Et Apostolus, Et gladium Spiritus quod est verbum Dei.

Et ipse calcat torcular vini furoris et iræ Dei omnipotentis.] Calcat enim nunc quoque, donec extra civitatem calcet.

Et habet in vestimento et in femore suo scriptum, Rex regum et Dominus dominantium.] Hoc est nomen quod nemo superborum cognoscit. Ecclesiæ autem non atramento, sed spiritu Dei vivi, in tabulis scilicet cordis inscribitur. Femore enim posteritas seminis designatur. Unde et Abraham ne posteritas ejus alienigenis misceretur, inter se servumque suum, tertium testimonium femur adhibuit. De quo apostolus tanquam mortuo fratri semen suscitans, ait: In Christo enim Jesu per evangelium ego vos genui. Potest et sic intelligi, quod ecclesia serviendo in Christo regnet, et dominetur dominantium. In vestimento etiam idem nomen describitur: quia mysterio nativitatis et opere passionis, illius nobis majestas, regnumque aperitur. Exponit in sequentibus quid hic habitus regis et exercitus significet, laborem videlicet novissimi certaminis, et gloriam regni sequentis.

Et vidi unum angelum stantem in sole, &c.] Id est prædicationem in ecclesia, quæ quanto magis premitur, tanto lucet clarius, et liberius intonat.

Dicens omnibus avibus, &c.] Aves appellat sanctos, in cœli vita degentes; Ubicunque enim fuerit corpus, illuc congregabuntur aquilæ. Quos in unum corpus redigens, dixerat aquilam volantem in medio cœli.

Venite, congregamini ad cænam magnam Dei, &c.] Venite, inquit, qui esuritis et sititis justitiam, ad epulas regni venturi, ubi superborum furore represso, divinæ justitiæ luce satiemini.

Et carnes equorum et sedentium in ipsis.] Hos reor equites illos esse, quos in apertione sigillorum contra equum Domini album venisse descripserat.

Et vidi bestiam, et reges terræ — ad faciendum prælium, &c.] Cæna illa Dei quomodo parata sit exponit, diabolo scilicet ecclesiam impugnante, sed victo.

Vivi missi sunt hi duo in stagnum ignis ardentis et sulphuris, &c.] Videtur significare diabolum et Antichristum tanto majore, quam cæteros homines vel dæmones, pæna plectendos, quanto gravius est viventem flammis concremari sulphureis, quam cito moriturum ictu gladii trucidari. Nisi forte præoccupatam in eos divinam significat adversionem. Qui enim non crediderit, jam judicatus est. Sive Antichristum pseudoprophetam dictum, sive hæreticos intelligas. Nullus enim mortalium durius peccat hæreticis, qui Christum postquam cognoverint, negant.

Et omnes aves saturatæ sunt de carnibus eorum.] Si nunc lætabitur justus cum viderit vindictam impiorum, quanto tunc amplius, cum ipsi judici præsens, unus cum eo spiritus efficietur. Possunt autem aves etiam immundi spiritus intelligi, qui de suorum interitu satientur. Hanc cænam Tychonius sic exponit: Omni tempore comedit ecclesia carnes inimicorum suorum, dum comeditur ab eis, satiabitur autem in resurrectione de eorum carnali opere vindicata.

IN CAP. XX. Et vidi angelum — habentem clavem abyssi, &c.] Recapitulans ab origine, plenius exponit quomodo supra dixerit, Bestia quam vidisti, fuit, et non est, et ascensura est de abysso, et in interitum ibit. Dominus ergo paterna præditus potestate descendit in carnem cum principe mundi bella gesturus, atque illo ligato, vasa ejus erepturus.

Et apprehendit draconem serpentem antiquum, &c.] Diabolus, deorsum fluens interpretatur. Græce autem dicitur criminator. Satan, adversarius sive prævaricator. Draco ergo, propter nocendi malitiam: Serpens, propter fallendi astutiam. Diabolus, propter status sui casum: Satan propter obstinationem Domino adversandi nominatur.

Et ligavit eum per annos mille.] Id est, ejus potestatem a seducendis hominibus qui liberandi fuerant, cohibens refrænavit. Quam si totam vi vel fraude permitteretur exercere, in tam longo tempore plurimos infirmorum deciperet. Mille annos, dixit partem, id est reliquias mille annorum sexti diei, in quo natus est Dominus et passus.

Et misit eum in abyssum.] In corda utique populi persecutoris. Non quia ibi diabolus ante non erat, sed quia exclusus a credentibus amplius cœpit impios possidere, qui non solum alienantur a Deo, verumetiam gratius odiunt servientes Deo. Quod et Dominus visibiliter ostenditur, cum eum de hominibus in porcos excluderet.

Et clausit, et signavit super illum ne seducat amplius gentes.] Interdixit, et velut signaculo regali præclusit, ne seducat gentes, sed quæ in vitam destinatæ sunt, quas antea seducebat, ne Deo reconciliarentur.

Post hæc oportet eum solvi modico tempore.] Tunc solvetur, ut sanctus Augustinus ait, quando et breve tempus erit: (nam tribus semis annis, legitur totis suis suorumque viribus sæviturus,) et tales erunt cum quibus belligerandum est, ut vinci tanto ejus impetu

insidiisque non possint. Si autem nunquam solveretur, minus appareret ejus maligna potentia, minus sanctæ civitatis fidelissima patientia probaretur, minus denique prospiceretur quam magno malo ejus tam bene usus fuerit omnipotens Deus.

Et vidi sedes, et sederunt super eas, &c.] Quid in istis mille annis quibus diabolus ligatus est, agatur, indicat. Ecclesia enim, quæ sedebit in Christo super duodecim thronos ad judicandum, jam sedet, judicans, quæ a suo rege meruit audire, Quæcunque ligaveris super terram, erunt ligata et in cœlo.

Et animas decollatorum propter testimonium Jesu, &c.] Subauditur quod post hic dicturus est, Regnaverunt cum Christo mille annis. Regnat itaque ecclesia cum Christo in vivis et mortuis. Propterea enim, sicut dicit apostolus, mortuus est Christus ut et vivorum et mortuorum dominetur. Sed ideo martyrum tantum animas commemoravit, quia ipsi præcipue regnant post mortem qui usque ad mortem pro veritate certaverunt. Quod vero sequitur,

Et qui non adoraverunt bestiam, &c.] Simul de vivis et mortuis debemus accipere, qui sive adhuc in ista mortali carne viventes, sive defuncti regnant cum Christo, jam nunc modo quodam tempori huic congruo, per totum hoc intervallum quod numero mille significatur annorum.

Cæteri mortuorum non vixerunt donec consummentur mille anni.] Quicunque toto isto tempore quo agitur prima resurrectio, id est animarum, non audierunt vocem Filii Dei, et ad vitam de morte transierunt, profecto in secunda resurrectione quæ carnis est, in secundam mortem, id est æterna tormenta cum ipsa carne transibunt.

Hæc est (inquit) resurrectio prima.] Utique qua resurgimus per baptismum, sicut Apostolus dicit, Si consurrexistis cum Christo, quæ sursum sunt quærite. Sicut enim prima mors in hac vita est per peccata, cum

anima quæ peccaverit ipsa morietur, ita et prima resurrectio in hac vita est per remissionem peccatorum.

Beatus et sanctus, &c.] Id est qui servaverit quod renatus est.

Sed erunt sancti Dei et Christi.] Alia editio habet, Sacerdotes Dei et Christi. Non autem de solis episcopis et presbyteris dictum est, qui proprie vocantur in ecclesia sacerdotes, sed sicut omnes Christi dicimur propter mysticum chrisma, sic omnes sacerdotes, quoniam membra sumus unius sacerdotis. De quibus Apostolus Petrus: Plebs, inquit, sancta, regale sacerdotium.

Et regnabunt cum Christo mille annis.] Retulit Spiritus cum hæc scriberet, regnaturam ecclesiam mille annos, id est, usque ad finem mundi, unde posset dubitari. De perpetuo enim regno manifestum est.

Et cum consummati fuerint mille anni, &c.] Consummatos dixit a toto partem, nam sic solvetur ut supersint anni tres et menses sex novissimi certaminis. Sed præter hunc tropum recte dicitur finitum tempus. Non enim computandæ sunt tam exiguæ reliquiæ, cum septingenti et quot Deus voluerit anni, hora ab apostolo appellati sint.

Et exibit et seducet gentes, &c.] Ad hoc tunc seducet, ut in hoc prælium congreget. Nam et antea modis quibus poterat, per mala multa et varia seducebat. Exibit enim dictum est, in apertam persecutionem de latebris erumpet odiorum. Porro Gog et Magog, vel a parte totum significant, vel juxta interpretationem nominum, quæ tectum et de tecto dicuntur, occultos et apertos indicant hostes. Et tectum enim ipsi sunt, quia in eis nunc clauditur et regitur inimicus: et de tecto ipsi erunt, quando in apertum erupturi sunt odium.

Et ascenderunt super latitudinem terræ, &c.] Non utique ad unum locum venisse, vel venturi esse significati sunt, quasi uno aliquo loco coarctanda sit dilecta civitas, id est ecclesia. Quam potius nomine latitudinis

terræ in omnibus tunc gentibus persequendam, et nec militiam suam deserturam, vocabulo maluit intimare castrorum.

Et descendit ignis a Deo de cœlo, et devoravit eos.] Non extremum putandum est id esse supplicium, sed ignis potius invidentiæ quo cruciabitur, adversitas de firmitate sanctorum. Firmamentum est enim cœlum. Hic est ignis qui exiit ex ore testium Dei, et devorabit inimicos eorum. Nam in novissimo die non super eos pluet ignem, sed congregatos ante se et judicatos mittet in ignem æternum, de quo et hic subditur,

Et diabolus, qui seducebat eos, missus est in stagnum ignis et sulphuris, &c.] Id est, diabolus ultimo judicio in ignem mittetur æternum, ubi et omnes quos præmisit, id est, maxima pars impiæ civitatis. Bestia quippe pro locis accipienda est, nunc diabolus, nunc Antichristus, nunc ipsa civitas impia. Potest autem ignis nomine de cælo descendentis, etiam repentinus impiorum interitus designari, cum Dominus adveniens interficiet Antichristum spiritu oris sui. Exponit latius quomodo judicante Christo diabolus cum suis sit missus in ignem.

Et vidi thronum magnum candidum, &c.] Eum se dixit in throno vidisse sedentem, a cujus aspectu fugit terra et cœlum. Peracto quippe judicio esse designunt cœlum et terra, cum incipit esse cœlum novum et terra nova, mutatione scilicet rerum non omnimodo interitu earum. Præterit enim figura hujus mundi; non dixit et substantia. Eadem namque in melius commutanda esse creditur.

Et vidi mortuos magnos et pusillos stantes in conspectu throni.] Cum enim sederit Filius hominis in sede majestatis suæ, tunc congregabuntur ante eum omnes gentes.

Et libri aperti sunt, &c.] Alia editio habet, Qui est vitæ uniuscujusque. Libros ergo apertos Testamenta Dei dicit. Secundum enim utrumque Testamentum judicabitur mundus. Librum vitæ uniuscujusque me-

moriam dicit gestorum nostrorum, non quod librum habeat commemoratorium, occultorum cognitor.

Et judicati sunt mortui ex his, &c.] Id est, ex Testamentis judicati sunt secundum quod ex eis fecerunt, aut non fecerunt. Possunt etiam libri, facta justorum intelligi, quorum dum ex comparatione reprobi damnantur, quasi in expansione librorum legunt bonum quod agere ipsi noluerunt.

Et dedit mare mortuos suos, &c.] Hoc proculdubio prius factum est, quam essent mortui judicati. Ideo recapitulavit quod intermiserat, et exsequitur ordinem, dicens,

Et judicatum est de singulis, &c.] Significat autem corpora de terra, et animas de suis locis esse congre-Bonas enim mortis nomine, quæ tantummodo solutionem carnis, non autem et pænam perpessæ sunt. Malas autem inferni vocabulo designat. Potest et ad literam accipi, corpora omnia etiam quæ fluctus absorbuit, vel bellua devoravit, esse resurrectura. Tychonius sic exponit: Gentes quas hic inveniet vivas, ipsi sunt mortui maris. Et mors et infernus dederunt mortuos suos, ipsæ sunt gentes sepultæ. Cum autem dixisset, Et judicati sunt singuli secundum opera, breviter subjecit quomodo et mors et infernus missi sunt in stagnum ignis. Diabolum dicit et suos, quem supra in equo pallido sedentem infernus sequebitur. Repetit enim quod evidentius præoccupando jam dixerat. Et diabolus, qui seducebat eos, missus est in stagnum ignis et sulphuris. Quod vero ibi obscurius adjunxerat, quod et bestia et pseudopropheta, hic apertius edisserit.

Et qui non est inventus in libro vitæ scriptus.] Id est qui non est judicatus a Deo vivus. Unde mihi rectius dicere videntur, qui supra libros apertos, conscientias singulorum et opera patefacta interpretantur. Librum autem vitæ, præscientiam Dei (quæ falli non potest) de illis quibus æterna dabitur vita, in quo sunt scripti, id

est ante præcogniti. Finito judicio quo malos vidit damnandos, restat ut etiam de bonis dicat.

IN CAP. XXI. Et vidi cælum novum et terram novam, &c.] Isto fiet ordine, quod superius præoccupando jam dixit, vidisse se super thronum sedentem, cujus a facie fugit cælum et terra, judicatis videlicet impiis. Tunc figura hujus mundi supernorum ignium conflagratione præteribit, ut cælo et terra in melius commutatis, incorruptioni et immortalitati sanctorum corporum congrua utriusque commutationis qualitas conveniat. Quod autem ait,

Et mare jam non est.] Utrum maximo illo ardore siccetur, an et ipsum in melius vertatur, non facile dixerim. Cœlum quippe novum et terram novam, non autem et mare novum futurum legimus. Nisi forte ut assolet prophetica locutio propriis verbis translata miscere, turbulentam hujus seculi vitam, quæ tunc cessabit, maris nomine figuravit.

Et civitatem sanctam Hierusalem novam, &c.] De cœlo descendere ista civitas dicitur, quoniam cœlestis est gratia, qua Deus eam fecit. Compositam sicut sponsam et ornatam viro suo; est enim altera Hierusalem, quæ non viro suo ornatur, sed adultero.

Ecce tabernaculum Dei cum hominibus, &c.] Ipse Deus erit electis æternæ beatitudinis præmium, quod ab eo possessi possidebunt in æternum.

Et absterget Deus omnem lachrymam ab oculis eorum.] Tanta illius civitatis et tam celsa de Dei munere claritas apparebit, ut nulla remaneant vestigia vetustatis. Quandoquidem et corpora cœlestis incorruptio sublimabit, et mentes æterni Regis pascet intuitus.

Et mors ultra non erit, &c.] Prædixerat enim mortem in stagnum ignis missam. Nam etiam sic eadem potest sententia intelligi, ut sancta civitate novissimo judicio glorificata, dolor, luctus, et mortalitas tantum in gehenna remaneant.

F f

Et dixit mihi, Scribe, &c.] Et dixit mihi, Factum est. Hæc credi oportet, non exponi, præsertim quia sic dicit factum esse de præterito, ut dubitare quenquam non sinat de futuro.

Ego sum Alpha, &c.] Sicut in initio libri hoc se esse testatus est, ita hoc tertio oportuit repeti, ut neque ante eum Deus, sicut Esaias dicit, nec post eum credatur alius. Et quia de fine mundi sermo est, potest ipse seculi consummator, qui Creator dictus intelligi.

Ego sitienti dabo, &c.] De hoc fonte irrorat nunc credentes in via, quem vincentibus ubertim hauriendum præbet in patria. Utrumque autem gratis. Gratia enim Dei, vita æterna Christo Jesu Domino nostro. Et de plenitudine ejus omnes accepimus, gratiam pro gratia.

Timidis autem, et incredulis, et execratis, &c.] Blandis semper, ad cautelam insinuandam, austera permiscet. Sic et Psalmus centesimus quadragesimus quartus cum gratiam miserationum Domini abundanter intimaret, repente districtum ejus judicium infert, dicens, Custodit Dominus omnes diligentes se, et omnes peccatores disperdet. Timidos autem conjungit incredulis, quia ille timet experire periculum certaminis, qui dubitat de præmio vincentis.

Et omnibus mendacibus pars erit in stagno ardenti.] Ostendit multa esse genera mendacii, sed periculosissimum et maxime detestandum est quo in religionem peccatur, de quo supra. Dicunt, inquit, se Judæos esse, et non sunt; sed mentiuntur, sunt enim synagoga Satanæ.

Et venit unus de septem angelis, &c.] Prædicatores iidem qui plagam septenariam, id est, universalem irrogant impiis, ecclesiæ quoque futura gaudia pandunt.

Veni, ostendam tibi sponsam uxorem Agni.] Sponsam et uxorem dicit ecclesiam, quæ immaculata permanens, spirituales semper Deo filios generat. Vel quod nunc

Deo desponsata, tunc ad immortales est perducenda nuptias.

Et sustulit me in spiritu in montem magnum et altum, &c.] Post ruinam Babylonis civitas sancta, quæ sponsa est Agni, supra montem posita videtur. Lapis enim præcisus de monte sine manibus comminuit simulacrum gloriæ mundanæ, et crevit in montem magnum, orbemque implevit universum.

Descendentem de cœlo a Deo, habentem claritatem Dei.]
Tunc enim amplius decora videbitur, quando per Spiritum quo ejus sponsus creditur conceptus et genitus, imaginem plene meruit portare cœlestem.

Lumen ejus simile lapidi pretioso.] Lapis pretiosus Christus est, qui ait, Claritatem quam dedisti mihi, dedi eis.

Tanquam lapidi iaspidi, sicut crystallum.] Iaspidi, pro candore virtutum: crystallo, pro interna mentis puritate et fide non ficta.

Et habebat murum magnum et altum.] Id est inexpugnabilem fidei, spei, caritatisque firmitatem. Potest et ipse Dominus ecclesiam undique protegens, murus magnus intelligi, de quo et Esaias ait, Ponetur in ea murus et antemurale: id est, Domini protectio et intercessio sanctorum, qui iter faciunt ei docendo ad corda credentium.

Habens portas duodecim.] Hæ portæ apostoli sunt, qui suo vel scripto vel opere cunctis primordialiter gentibus ecclesiæ pandebant introitum.

Et in portis angulos duodecim.] Doctores scilicet apostolorum vestigia fidei et verbi mysterio sequentes.

Et nomina scripta, &c.] Memoriam veterum patrum significat prædicatorum cordibus insitam. Unde et pontifex tabernaculum ingressurus, memoriale patrum in rationali pectoris ferre jubetur.

Ab oriente portæ tres, &c.] Hac tam solerti reor descriptione portarum, duodenarii numeri voluit indicare mysterium, quo idcirco vel summa apostolorum,

Digitized by Google

vel ecclesiæ sit figurata perfectio, quia per eam orbi quadrato Sanctæ Trinitatis erat fides intimanda.

Et murus civitatis habens fundamenta duodecim, &c.] Quod sunt portæ, hoc fundamenta: quod civitas, hoc murus. Possunt autem et patriarchæ fundamentorum vocabulo designari, qui nomina in se apostolorum, id est, figuram tenuerunt. Per illos enim fundamenta hæc civitas, quamvis per apostolos, quasi per portas latius sit credituris aperta nationibus. Et notandum, fundamenta cum pluraliter dicantur, doctores vel virtutes ecclesiæ; cum vero singulariter, ipsum significare Dominum, qui est fundamentum fundamentorum.

Et qui loquebatur mecum, &c.] Christus qui est sapientia Dei, attingens a fine usque ad finem fortiter, et disponens omnia suaviter, sanctam metitur civitatem. Quia omnia in numero, et mensura, et pondere constituens, unicuique fidelium spiritualium distribuit dona gratiarum. Possunt et ecclesiæ doctores corpore fragiles, mente cœlestes intelligi, qui merita solerter examinent singulorum.

Et civitas in quadro posita est.] Idcirco civitas in quadro posita, et ex omni parte æquali dicitur dimensione locata, quia nulla sinitur inæqualitate notari. Perfectum enim secundum apostolum esse, id est sapere, pacem habere, vere est in soliditate quadra subsistere.

Et mensus est civitatem per stadia duodecim.] Id est, ecclesiam fide factisque conspexit, vel donavit esse perfectam. Quatuor enim principalium perfectio virtutum fide sanctæ Trinitatis sublimata, quasi numero denario dignitatem componit ecclesiæ.

Longitudo et latitudo et altitudo ejus æqualia sunt.] Hæc est illa soliditas veritatis invictæ, qua ecclesia longitudine fidei, latitudine caritatis, altitudine spei subnixa, circumferri non sinitur omni vento doctrinæ, quarum si unam minus habuerit, perfecta ecclesiæ stabilitas non erit.

Et mensus est muros ejus centum quadraginta quatuor

cubitorum.] Hæc summa quadraturam duodenarii numeri continet, (duodecies enim duodeni, centum quadraginta quatuor fiunt,) significans et ipsa stabilem civitatis sanctæ perfectionem.

Mensura hominis quæ est angeli] Ex hominibus enim conquisita constet ecclesia, et Christi promissionibus sublimata æqualitatem sperat angelorum. Quantum autem ad literam, significat sibi angelum in hominis apparuisse figura.

Et erat structura muri ex lapide iaspide.] Hoc est quod Petrus apostolus hortatur: Et vos tanquam lapides vivi superædificamini domos spirituales.

Ipsa vero civitas aurum mundum simile vitro mundo.] Ecclesia auro figuratur, quæ in candelabris aureis et phialis propter sapientiæ cultum sæpe compta describitur. Vitrum autem ad fidem veri retulit, quia quod foris videtur, hoc est et intus, et nihil simulatum est et non perspicuum in sanctis ecclesiæ. Potest et ad illud tempus referri, quo sibi invicem cogitationes in alterutrum perspicaciter declarantur.

Fundamenta muri civitatis omni lapide pretioso ornata.] Variorum nominibus lapidum, vel species virtutum, vel ordo, vel diversitas indicatur, quibus tota Hierusalem cœlestis exstruitur. Difficile enim est singulos cunctis florere virtutibus. Denique Esaias, cum ejusdem civitatis ornatum describeret, dicens, Ecce ego sternam per ordinem lapides tuos, et fundabo te in sapphiris, et reliqua; statim quasi exponens subjecit, Universos filios tuos doctos a Domino.

Fundamentum primum iaspis.] Iaspidum multa sunt genera. Alius enim viridis coloris, et tinctus quasi floribus apparet. Alius smaragdi habens similitudinem, sed crassi coloris, quo omnia phantasmata fugari autumant. Alius nive et spuma marinorum fluctuum, quasi mixto colore obrutilans. Per iaspidem ergo, fidei viror immarcescibilis indicatur, quæ Dominicæ passionis sacramento per undam baptismatis imbuitur, atque ad

omnes spiritualium gratiarum flores proficientibus meritis instruitur. Hanc enim qui habuerit, vanos timores fugat, monente beato Petro apostolo: Adversarius vester diabolus tanquam leo rugiens circumit, quærens quem devoret, cui resistite fortes in fide. Et potest cum sponsa dicere, Dilectus meus candidus et rubicundus. Unde merito ex hoc lapide et hic structura muri, et apud Esaiam propugnacula ejusdem civitatis muniuntur pariter et ornantur.

Secundum sapphirus.] Hujus lapidis colorem pariter et sacramentum Moyses exposuit, cum Dei habitum describens diceret, Sub pedibus ejus quasi opus lapidis sapphiri, et quasi cœlum cum serenum est. Iezechiel quoque dicit quod locus in quo thronus Dei sit, sapphiri habeat similitudinem; et gloria Domini in hoc colore consistat, qui portat imaginem supercœlestis: ut qui talis est, cum Apostolo possit dicere, Nostra autem conversatio in cœlis est. Qui radiis percussus solis, ardentem ex se emittit fulgorem. Quia cœlestibus semper intentus sanctorum animus, divini luminis quotidie radiis innovatus, compunctior quodammodo atque ardentior æterna perquirit, aliisque inquirenda suadet. Nam quod in mari Rubro reperiri dicitur, significat per Domini passionem et sacri baptismatis lavacrum mentes mortalium ad præsumenda cœlestia sublimiter erigi.

Tertium chalcedonius.] Chalcedonius quasi ignis lucernæ pallenti specie renitet, et habet fulgorem sub dio, non in domo. Quo demonstrantur hi qui cœlesti desiderio subnixi, hominibus tamen latent, et quasi in abscondito, jejunium, eleemosynas, precesque suas agunt. Sed cum vel doctrinæ, vel aliis sanctorum usibus in servitute ad publicum procedere jubentur, mox quid fulgoris intus gesserint, ostendunt. Nam quod sculpturis resistere, radiis autem solis ictu, vel digitorum attritu si excandeat, paleas ad se rapere dicitur, talibus merito congruit qui a nullo suam forti-

tudinem vinci permittentes, ipsi potius fragiliores quousque in sui luminis ardorisque jura conjungunt. De quorum uno dicitur, Ille erat lucerna ardens et lucens. Ardens videlicet amore, lucens sermone. Lumen enim virtutum suarum internæ caritatis oleo, ne deficiat, semper refovent. Et quod apud Nasamonas, quæ est Æthiopiæ provincia, nascitur, indicat eos sub ardenti fervore dilectionis, fama tamen obscura quasi nigranti cute sordere.

Quartum smaragdus.] Smaragdus nimiæ viriditatis est, adeo ut herbas virentes, frondesque, et gemmas superet omnes, inficiens circa se viriditate repercussum aerem, qui merito et viridi proficit oleo quamvis natura imbuatur. Cujus genera plurima, sed nobiliores Scythici. Secundum locum tenent Bactriani. Ægyptii. Significat autem animas fide semper virentes, quæ quo magis adversitate seculi, quam frigora Scythiæ designant, tentantur, eo amplius hæreditatem immarcessibilem et æternam conservatam in cœlis et mente concipere sperando, et in proximos satagunt spargere prædicando. Quæ etiam calice Dominicæ passionis, et internæ pinguedine caritatis, quæ per Spiritum Sanctum datur, ad contemptum mundi pro-His quoque ejusdem lapidis patria tellus, pulcherrima ratione congruit. Tellus locuples, sed inhabitabilis. Nam cum auro et gemmis affluat, gryphes tenent universa, alites ferocissimi, vel potius feræ volantes. Sunt enim quadrupedes, et corpore quidem leonibus, capite vero et alis aquilis similes. Arimaspi cum his dimicant, qui uno oculo in fronte media feruntur insignes, ut accipiant hos lapides, mira cupiditate et feris rapientibus, et Arimaspis custodientibus. Hanc enim terram, virtutum thesauris abundantem, adierat Psalmista, cum dicebat, Ecce elongavi fugiens, et mansi in solitudine, id est, a mundi illecebris animos elongando subtraxi. In hac contrarias sibi bestias offenderat, cum imprecans ait, Muta efficiantur labia dolosa,

quæ loquuntur adversus justum iniquitatem in superbia et contemptu. In hac quoque gazas desiderabiles invenire se manifestat, cum admiratione delectabili secutus adjungeret, dicens, Quam magna multitudo dulcedinis tuæ, Domine, quam abscondisti timentibus te, et cætera usque ad finem Psalmi. Contra hujusmodi alites semen divini verbi nobis præripere anhelantes, quique sanctorum invigilant simplici per cœleste desiderium intentione, quasi uno oculo admirandi, ut gemmam fidei cæterarumque virtutum investigare et effodere queant. Quo enim quæque virtus celsior est, eo pauciores habet cultores, gravioremque ab immundis spiritibus persecutionem tolerat, qui velut gryphes horrendi meritorum dejectione terrestres, sed superbæ mentis altitudine volucres, divitias spirituales non sibi ad usum possidere, sed hominibus auferre indefesso labore decertant. Et quia tanta fidei sublimitas per evangelium mundo innotuit, apte propter quatuor evangelii libros, quarto loco smaragdus ponitur.

Quintum sardonyx.] Hic ex onyche candorem, ex sardio ruborem trahens, ab utroque nomen sardonychis accepit. Sunt autem genera ejus plurima. Alius enim terræ rubræ similitudinem tenet. Alius, quasi per humanum unguem sanguis eniteat, bicolor apparet. Alius tribus coloribus, subterius nigro, medio candido, superius minio consistit. Cui comparantur homines, corporis passione rubicundi, spiritus puritate candidi, sed mentis sibimet humilitate despecti, cum apostolo protestantes: Etsi exterior homo noster corrumpitur, sed tamen interior renovatur de die in diem. iterum, Nihil mihi conscius sum, sed non in hoc justificatus sum. Itemque Psalmista: Quanquam in imagine Dei ambulet homo, id est, de virtute mentis, tamen vane conturbabitur, id est, de infirmitate carnis. Quæ quoniam et passio in corporis infirmitate versatur: Qui enim occidunt corpus, animam non possunt occidere: et humilitas de ejusdem corporis fragilitate

descendit, cum dicitur, Infelix ego homo, quis me liberabit de corpore mortis hujus? Recte sardonyx quinto fundamento inseritur; nam corpus nostrum quinque sensibus subsistere certum est.

Sextum sardius.] Sardius, qui ex integro sanguinei coloris est, martyrum gloriam significat, de qua dicitur, Pretiosa in conspectu Domini mors sanctorum ejus. Merito sexto loco positus, cum Dominus noster et sexta ætate seculi incarnatus, et sexta feria sit pro totius mundi salute crucifixus.

Septimum chrysolithus.] Chrysolithus lapis quasi aurum fulget, scintillas habens ardentes. Cujus specie figurantur hi qui intellectu supernæ veræque sapientiæ fulgentes, verba exhortationis in proximos, vel etiam virtutum signa, quasi scintillas ignis, effundunt. Quorum, ut Arator ait,

Mentibus instat amor, sermonibus æstuat ardor:

quod quia solo spiritualis gratiæ munere geritur, decentissime septimo fundamento chrysolithus inest. Septiformi enim sæpe numero solet Spiritus Sancti gratia figurari, de quo supra dicitur, Et a septem spiritibus qui in conspectu throni ejus sunt. Cui sensui consonat etiam hoc, quod ejusdem lapidis genus quoddam cærulei viridisque coloris invenitur. Unde et apud Hebræos, a marini coloris similitudine tharsis appellatur. Viror quippe ad integritatem fidei, quæ initium sapientiæ dicitur, Aqua vero tropice ad Spiritum Sanctum pertinet, Domino attestante qui ait, Qui credit in me, sicut dicit Scriptura, flumina de ventre ejus fluent aquæ vivæ. Hoc autem dicebat de Spiritu, quem accepturi erant credentes in eum.

Octavum berillus.] Berillus est quasi consideres aquam solis fulgore percussam, rubicundum ac decorum reddere colorem. Sed non fulget, nisi in sexangulam formam poliendo figuretur. Repercussus enim angulorum splendor illius acuitur. Significat

autem homines ingenio quidem sagaces, sed amplius supernæ gratiæ lumine refulgentes. Nam quod aqua, sensus altitudinem designet, Salomon testis est, qui ait, Aqua profunda verba ex ore viri. Sed non est perfecti fulgoris vel humana vel etiam divina sapientia, nisi operum quoque et consummatio subnectatur. Nam senario sæpe numero perfectio designatur actionis, maxime cum in hoc numero mundi hujus sit opus consummatum. Quodque tenentis manum adurere dicitur, proculdubio patet, quia quisquis sancto viro conjungitur, ejus nimirum bonæ conversationis igne recreatur.

Nonum topazius.] Topazius lapis quantum inventione rarus, tantum mercium quantitate pretiosus est. Qui duos habere fertur colores; unum auri purissimi, et alterum ætherea claritate relucentem. rosea, verecundaque puritas, vicinus lapidi chrysopraso magnitudine vel colore, quia maxime lampas cum solis splendore percutitur, omnium gemmarum superans pretiosissimas claritates, in aspectum suum singulariter provocans oculorum cupidissimam voluptatem. Quem si polire velis, obscuras; si naturæ propriæ relinquas, irradiat. Hic regibus ipsis fertur esse mirabilis, ut inter divitias suas nihil se simile possidere cognoscant. Cujus pulcherrima naturæ qualitas, contemplativæ vitæ decori dignissime comparatur. Hanc enim reges sancti, quorum cor est in manu Dei, cunctis bonorum operum divitiis, universisque virtutum gemmis merito præferunt, in eam maxime puræ suæ mentis intuitum, aciemque dirigentes, tanto ardentius cœlestis vitæ dulcedinem animo complectentes, quanto frequentius supernæ gratiæ fuerint splendore repercussi. Habent ergo sancti viri aureum colorem ex internæ flamma caritatis, habent et æthereum ex supernæ contemplatione dulcedinis. Qui sæpe præsentis seculi turbine, velut attritu limæ vilescit. Non enim facile potest animus uno eodemque momento terrenis laboribus,

ærumnis, curisque, et doloribus angi, et illa cœlestis vitæ gaudia, tranquillæ mentis statu delectatus intueri. quin potius ingemiscendo proclamat. Turbatus est, inquiens, præ ira oculus meus, inveteravi inter omnes inimicos meos. Quod vero in insula Thebaide, quæ Topazion appellatur, unde et ipse nomen accepit, inveniri dicitur, dupliciter intelligendum est, quia et ille præcipue, id est, Ægyptiorum regiones, monachorum gregibus abundent, et quicunque Soli justitiæ vicinus habitaverit, ætherei nimirum luminis fulgore coloretur. Et pulchre sicut in octavo ordine activæ vitæ perfectio. sic in nono, speculativæ suavitatis gemma ponitur. Sive quia novem ordines angelorum, quorum vitam imitatur, in Scriptura Sancta reperiantur: sive quia a perfectæ beatitudinis denario uno tantum, ut ita dicam, gradu mortis abest. Cui summo desiderio propheta suspirans aiebat, Ideo dilexi mandata tua super aurum et topazion, id est, super omnem probatæ actionis claritatem, superque omnem, quæ in hoc seculo fieri potest, contemplativi gaudii sublimitatem, dulcissimo mandatorum tuorum delectabat amore. Quorum primum et maximum est, Diliges Dominum Deum tuum ex toto corde, tota anima, tota virtute: quod non nisi in illo cœlestis regni culmine, ad integrum perfici posse certissimum est.

Decimum chrysoprasus.] Chrysoprasus est, viridis aureæque commixturæ, quoddam etiam purpureum jubar trahens, aureis intervenientibus guttis. Nascitur autem in India. Qui significat eos qui viriditatem æternæ patriæ, perfectæ caritatis fulgore promerentes, eam etiam cæteris purpurea martyrii sui luce patefaciunt. Qui, quando in eo quod præsentem vitam despiciunt, æternam gloriam præferunt, Domini in carne apparentis exempla sequuntur, jam velut in India, id est, prope solis ortum, meritorum suorum fulgorem ostendunt. Et quia velut Sol in regno Patris fulgere, regique suo cui nunc compatiuntur, tunc con-

regnare desiderantes expectant, jure in decimo loco sunt positi. Per denarium enim quo Dominicæ vineæ cultores remunerantur, æterni Regis percipienda imago figuratur, ubi quod in nono gradu non poterat, perfecta dilectione Dei et proximi per omnia decalogus implebitur.

Undecimum hyacinthus. ] Hyacinthus in Æthiopia reperitur, cæruleum colorem habens; optimus qui nec rarus est, nec densitate obtusus, sed ex utroque temperamento lucet, et purificatum suaviter florem trahit. Hic autem non rutilat æqualiter, sed cum facie cœli Sereno enim perspicuus atque gratus est, nubilo coram oculis evanescit atque marcescit. Indicat autem animas cœlesti semper intentioni deditas, atque angelicæ quodammodo, quantum mortalibus fas est, conversationi propinguantes. Quibus omni custodia discretionis cor servare præcipitur, ne vel nimia sensus subtilitate callentes, altiora se quærere et fortiora se scrutari audeant. Gloria enim Domini celare verbum, id est, caute de Deo vel homine Christo philosophari: vel rursum desidia torpente ad infirma fidei initia atque elementa exordii sermonum Dei relabantur. potius via regia gradientes, a dexteris et a sinistris per arma justitiæ tutati procedant, aptaque temporis observantia cum cœlo faciem mutantes, suis inspectatoribus dicant, Sive enim mente excedimus Deo, sive sobrii sumus vobis. Quasi hyacinthus nubilo circumdatus, loquitur, Non angustiamini in nobis, angustiamini autem in visceribus vestris. Et iterum, Nihil enim judicavi me scire inter vos, nisi Christum Jesum, et hunc crucifixum. Et quasi in serena luce visus ait, Sapientiam autem loquimur inter perfectos.

Duodecimum amethistus.] Amethistus, purpureus est permixto violaceo colore, et quasi rosæ nitore, quasdamque leniter flammulas fundens, sed et quiddam in purpura illius non ex toto igneum, sed quasi vinum rubens apparet. Purpureus ergo decor, cœlestis regni habitum, roscus vero atque violaceus, humilem sanctorum verecundiam pretiosamque mortem designat. Quorum videlicet mens principaliter in summis erigitur, etiam cum exterius perpeti abjecta cernuntur, dominici semper inter adversa memores promissi: Nolite timere, pusillus grex, quia complacuit Patri vestro dare vobis regnum. Quique flammam caritatis non ad se tantum invicem, sed ad ipsos etiam persecutores spargentes, positis genibus implorant: Domine, ne statuas illis hoc peccatum. Atque inter calicem passionis bibendum, illius potius vini quod lætificat cor hominis jugi recordatione debriantur, quod Dominus se novum cum discipulis suis in regno Patris bibiturum esse promisit. In iaspide ergo fidei viriditas. In sapphiro, spei cœlestis altitudo. In chalcedonio flamma caritatis internæ figuratur. In smaragdo autem ejusdem fidei fortis inter adversa confessio. In sardonyche, sanctorum inter virtutes humilitas. In Sardio reverendus martvrum cruor exprimitur. In chrysolitho vero spiritualis inter miracula prædicatio. In berillo, prædicantium perfecta operatio. In topazio, eorundem ardens contemplatio monstratur. Porro in chrysopraso, beatorum martyrum opus pariter et præmium. In hyacintho, doctorum cœlestis ad alta sublevatio, et propter infirmos, humilis ad humana descensio. In amethysto, cœlestis semper regni in humilium animo memoria designatur. Singulique lapides pretiosi, singulis sunt fundamentis deputati. Quia licet omnes perfecti, quibus civitas Dei nostri in monte sancto ejus ornatur atque fundatur, spiritualis gratiæ sint luce fulgentes: alii tamen per Spiritum datur sermo sapientiæ, alii sermo scientiæ, alii gratia sanitatum, alii genera linguarum, alteri fides in eodem Spiritu, &c. Cujus artifex et conditor Deus, qui est fundamentum fundamentorum, et pro nobis etiam pontifex fieri dignatus est, ut proprii sanguinis hostia ejusdem mœnia civitatis ablueret pariter atque dedicaret, omnia quæcunque habet Pater, propria

Unde in pectore summi pontificis iidem lapides et ipsi patriarcharum nominibus inscripti jubebantur imponi, ut pulcherrimo mysterio pandetur, omnia spiritualia chrismata quæ singuli quique sanctorum viritim et ex parte percipiebant, in mediatore Dei et hominum homine Jesu Christo pariter et perfecte fuisse completa. Hæc de lapidibus pretiosis copiosius fortassis quam commaticum interpretandi genus dicebat, videor exposuisse. Necesse enim erat eorum naturas patriamque diligenter exponere, deinde sacramentum investigare solertius, sed et ordinem numerosque prosequi. Quantum vero ad ipsam rei profunditatem pertinet, videor mihi perpauca, et hæc breviter strictimque dixisse. Lectoremque supplex obsecro, ut si recto ne tramite viderit incessisse, agat Deo gratias. Sin vero secus quam volebam, evenisse deprehenderit, errori meo veniam mecum a Domino deprecetur. Sed hæc hactenus, videamus et reliqua.

Et duodecim portæ, duodecim margaritæ sunt per singulas.] Omnis gloria capitis refertur ad corpus. Et sicut lux vera, quæ illuminat omnem hominem, sanctis donavit lumen esse mundi, sic et ipse, cum sit margarita singularis, quam negotiator sapiens venditis omnibus emat, suos nihilominus margaritarum fulgori comparat.

Et platea civitatis aurum mundum, &c.] Iisdem metallis plateas componit, quibus civitatem jam dixerat adornatam; multi enim sunt etiam vitæ latioris et inferioris, summis in ecclesia cincti virtutibus, et puritate mentis et radio fulgent operis.

Et templum non vidit in ea, &c.] Quamvis, inquit, lapidibus civitatem dixerim exstructam, non in ædificio tamen materiali significavi requiem esse sanctorum, quorum ipse Deus unica domus et lux et requies est.

Et civitas non eget sole neque luna ut luceant in ea.] Quia non lumine aut elementis mundi regitur ecclesia, sed Christo æterno sole deducitur per mundi tenebras. Nam claritas Dei illuminabit eam.] Ipso enim lumine fruemur in patria, quo nunc regimur gradientes in via. Eodem informati inter bona malaque discernimus, quo tunc beatificati, sola quæ bona sunt cernemus.

Et ambulabunt gentes per lumen ejus.] Significat quod idem ipse Agnus nunc sit peregrinantibus via, qui tunc civibus vita.

Et reges terræ afferent gloriam suam et honorem in illam.] Reges hic spirituales dicit, qui cunctas virtutum suarum divitias, ecclesiæ conferant laudibus.

Et portæ ejus non claudentur per diem, nox enim non erit illic.] Lumen Agni perpetuum, imo ipsum pro lumine sempiterno in illa civitate, sublato noctis tempore, memorat futurum. Quod autem portæ non claudentur, plenissimæ securitatis indicium est. Non enim ibi jam dicitur, Vigilate et orate ne intretis in tentationem: sed potius, Vacate et videte, quoniam ego sum Deus.

Et afferent gloriam et honorem gentium in eam.] Eo quod ex omnibus gentibus sit congreganda.

Nec intrabit in eam aliquid coinquinatum, &c.] Illius temporis describit ecclesiam, quando jam malis de medio segregatis, soli cum Christo boni regnabunt. Sed et nunc omnis immundus et mendax non est in ecclesia, nec videt lumen civitatis Dei qui eam odit, quia tenebræ excæcaverunt oculos ejus.

IN CAP. XXII. Et ostendit mihi fluvium aquæ vitæ splendidum, &c.] In fluvio vitæ civitatis medio meante, non adhuc celebratio indicitur baptismi, sed fructus jam illius revelatur sacramenti. Modo enim ecclesia seminat in Spiritu, ut tunc de Spiritu metat vitam æternam.

Et ex utraque parte fluminis lignum vitæ.] Lignum vitæ circa fontem vitæ cernitur. Quod sive gloriam sanctæ crucis, sive Dominum Christum interpretaris, jam et ante baptisma revelatum in veteri Testamento, et

nunc baptismatis clarescente mysterio, cœlesti fructu sanctos imbuit. Nec enim aliud nomen est sub cœlo datum hominibus, in quo oporteat nos salvos fieri. Idem quippe lignum, quod Joannes in aurea Hierusalem, Moyses in paradiso florere descripserunt, Salomon dixit lignum vitæ esse amplectentibus eam. Hunc fluvium puto Jordanem figurasse, ultra quem Moyses populis monita salutis, et intra quem terram repromissionis Jesus aperuit.

Afferens fructus duodecim, per menses singulos reddens fructum suum.] In duodecim mensibus omne tempus insinuat vitæ, scilicet illius ubi dicitur, Et anni tui non deficient. Et iterum, Erit mensis ex mense, et sabbatum ex sabbato. Ubi præsens Domini vultus, æterna sanitas, æternus vitæ cibus est. Potest et simpliciter intelligi, quod per doctrinam duodecim apostolorum crux Christi fructificet.

Et folia ligni ad sanitatem gentium.] Si fructus merces beatæ immortalitatis accipitur, recte folia perpetuus intelligitur cantus, quod in sanitatem cadat felici jam sorte canentibus. Ibi enim gentium curatio vera, redemptio plena, felicitas sempiterna.

Et videbunt faciem ejus.] Præmium fidei nobis visio Dei servatur, quod summum esse bonum Philippus intelligens ait, Domine, ostende nobis Patrem, et sufficit nobis. Sollicite enim fuerat commendandum hoc sanctos visuros et habituros specie, quod credunt viventes ex fide.

Et nomen ejus in frontibus eorum.] Confessio nominis sancti nunc inter hostes servata, tunc victores in patria glorificat.

Et nox ultra non erit, &c.] Non ibi fragilitas corporum, vel quiete noctis, vel ignis eget lumine, quando erit Deus omnia in omnibus, qui est lux vera, et requies æterna sanctorum. Quæ si ad allegoriam verba referas, non ibi prophetarum exhortatio, non legis est prædicatio necessaria, quæ nunc lucerna dicitur esse in

obscuro loco, quoniam in Dei contemplatione rebus expletis tenetur perfecta promissio.

Et dixit mihi, Hæc verba fidelissima et vera sunt.] Non de Joannis diffidentia dubitabat, sed veram visionem omni ecclesiæ, in qua et parvulos futuros noverat, commendabat.

Et Dominus Deus spirituum prophetarum misit angelum suum.] Ne dubites, inquit, de persona monentis. Deus enim ipse qui spiritus prophetarum cœlesti solet imbuere visione, hæc me tibi misit præmonstrare futura.

Ostendere servis tuis quæ oportet fieri cito.] Docuit se, ut dixi, omnium generaliter utilia prospexisse.

Beatus qui servat verba prophetiæ libri hujus, &c.] Subauditur, beatus sum. Sic enim beatus Dionysius Alexandrinus antistes hos versiculos connectit, dum quibusdam hæresibus ex hujus libelli occasione surgentibus et errorem redargueret, et ejusdem prophetiæ sensum ab omni nubilo carnalis intelligentiæ purgatum ad æterna et cælestia promissa transferret.

Cecidi ut adorarem ante pedes angeli, &c.] Aut semel factum iteravit, quod cohibitus non est ausus repetere, aut magno visionum stupore perculsus, adorare se voluisse iterum confitetur.

Conservus tuus sum, &c.] Nota quotiens et Joannem prophetam et hunc librum prophetiam nominet: nam multa huic cum prophetis concordia, nec in sensibus tantum, sed et in verbis. Quot enim hic Esaiæ, quot Zachariæ, aliorumque prophetarum versus invenies.

Ne signaveris verba prophetiæ libri hujus, &c.] Futuro propinquante judicio manifestari oportuit divina præcepta, judicia, atque promissa, quorum observatione præmium mites acquirant, neglectis pænam contumaces incurrant.

Qui nocet, noceat adhuc, et qui in sordibus est, sordescat adhuc.] Occulta hic Dei judicia, sed justa demonstrat, quibus mali homines in pejus proficere permittuntur, id est, pervenire ad summam nequitiam, ut possit jus-

VOL. XII. G g

tum invenire judicium. Huic illud simile est, Aut facite arborem bonam et fructum ejus bonum, aut facite arborem malam et fructum ejus malum.

Ego sum A et  $\Omega$ , &c.] In A verbi divinitatem, et in  $\Omega$  susceptam humanitatem designat. Principium sine termino: quod crebra in hoc libro repetitione firmatur: sive propter unius Christi divinitatem, et humanitatem sæpe insinuandam: sive ut unius naturæ tota Trinitas intimetur, quæ per prophetam dicit, Ante me non est formatus Deus, et post me non erit.

Ut sit potestas eorum in ligno vitæ.] Dignum præmium stolis candidis, id est, vitæ immaculatæ promittit, videlicet ut Domini aspectu, qui est vita æterna, potiatur. Beati enim mundo corde, quoniam ipsi Deum videbunt.

Et per portas intrent in civitatem.] Qui Domini servant mandata dicentis, Ego sum ostium, per me si quis introierit, salvabitur, et ingredietur et egredietur, et pascua inveniet: illa utique pascua quæ et hic promittuntur, id est, ligni vitæ, hi proculdubio per portas intrant in ecclesiam. Portas scilicet justitiæ, quas sibi Psalmista postulat aperiri. Qui autem aliunde tentat ascendere, ille fur est et latro: de quibus et hic subditur,

Foris autem canes et venefici et impudici, &c.] Cuncta enim rabies improborum et nunc intrinsecus ecclesiam tentat, sed cum intraverit paterfamilias, et sanctis secum ad nuptias intrantibus, clauserit ostium, tunc incipient foris stare et pulsare ostium.

Ego sum radix et genus David.] Geminam hic personæ suæ naturam expressit, quod idem factor sit David secundum divinitatem, qui factus est ex semine David secundum carnem. Quam Dominus quæstionem Judæis in evangelio proponit, Quomodo videlicet Christus filius sit David, cum eum David in Spiritu suum Dominum vocet?

Stella splendida et matutina.] Qui post noctem passionis unius apparendo lumen resurrectionis et vitæ

verbis et exemplo seculis ostendit. De quo ad beatum Job dicitur, Numquid producis luciferum in tempore suo?

Et sponsus et sponsa dicunt, Veni.] Caput et corpus ecclesiæ, singula membra cohortantur ad fidem.

Et qui audit, dicat, Veni.] Quisquis internum in mente fidei vel caritatis lumen percepit, ad hoc et alios convocet.

Qui vult, accipiat aquam vitæ gratis.] Sic liberum convenitur arbitrium dicendo, Qui vult accipiat, ut confestim gratia prædicetur in eo quod sequitur, Aquam vitæ gratis. Nullis utique meritis præcedentibus. Et ipsum enim velle, Dei donum est.

Si quis apposuerit ad hæc, apponet Deus super illum plagas scriptas in libro isto.] Hæc propter in falsatores dixit, non propter eos qui simpliciter quod sentiunt, dicunt in nullo prophetia mutilata.

Dicit qui testimonium perhibet istorum. Etiam, venio cito.] Idem Christus testimonium perhibet, qui se ecclesiæ venturum annuntiat. Cui more Cantici canticorum ecclesia devote respondet,

Amen, veni, Domine Jesu Christe.] Quæ quotidie clamat orans, Adveniat regnum tuum. Et in Psalmo, Psallam et intelligam in via immaculata, quando venies ad me.

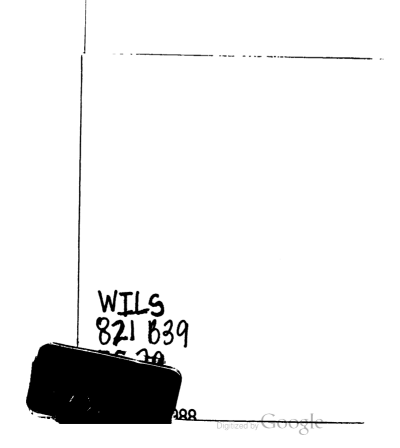
Gratia Domini nostri Jesu Christi cum omnibus vobis, Amen.] Eant Pelagiani, et sua virtute fidentes, Domini se gratia privent. Apostolo autem Paulo præsidium quærente ac dicente, Quis me liberabit de corpore mortis hujus? Respondeat Joannes nominis sui memor, et dicat, Gratia Dei per Jesum Christum Dominum nostrum. Et ne sibi Donatistæ de singulari Dei munere blandiantur, audiant quod cum gratiam Dei quasi vale ultimum commendaret, adjecit. Cum omnibus vobis. Amen.

\*\*\* Explicato tandem tanto tamque periculoso labore, suppliciter obnixeque deprecor, ut si qui nostrum hoc Opusculum lectione vel transscriptione dignum duxerint, auctorem quoque operis, Domino commendare meminerint: ut qui non solum mihi, sed et illis laboraverim. Illorum vicissim, qui meo sudore fruuntur, votis precibusque remunerer: lignique vitæ, cujus eos aliquatenus odore famaque aspersi, suis meritis faciant visu fructuque potiri. Amen.

FINIS OPERUM OMNIUM VENERABILIS BEDÆ.

 $\mathsf{Digitized} \; \mathsf{by} \; Google$ 

Digitized by Google





WILSON ANNEX AISLE 79